

Ghazzālī

# أَكِيمَةُ فِي مَخْلُوقَاتِ اللَّهِ

للإمام أبي حامد الغزالي الطوسي

المتوفى سنة ٥٠٥ هجرية

تحقيق

## الدكتور محمد رشيد قباني

أستاذ الشريعة الإسلامية بكلية الحقوق

في جامعة بيروت العربية

توزيع

دار أحياء العلوم - بيروت

2269

. 38

. 346

1978

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## مقدمة المحقق

الحمد لله ، والصلوة والسلام على سيدنا محمد رسول الله ، وبعد :

فهذا كتاب نادر ونقيس للإمام الغزالى - رضي الله عنه - أسماه «**الحكمة في خلوقات الله**». وهو على صفر حجمه حوى كثيراً من الحِكْمَةُ التي يتطلّعُ الإنسان إلى معرفة أسرارها ، فقد بحث فيه الغزالى حكمة خلق الشمس ، والقمر ، والكواكب ، والأرض ، والبحار ، والماء ، والهواء ، والنار ، والانسان ، والطير ، والبهائم ، والنحل ، والنمل ، والعنكبوت ، ودود القز ، والذباب ، والسمك ، والنبات ؟ وبين في كل باب ما فيه من عجائب حكمة الله تعالى في خلقه ، وما تستشعر به القلوب من العظمة لعلام الفيوب . فهو كتاب جدير بأن يقتنى ويفيد منه كل انسان ، ومن هنا كان اهتمامي بتحقيقه ونشره .

**عملني في هذا الكتاب :**

عندما وقعت بين يديّ نسخة هذا الكتاب النادر وطالعتها ، وجدتها دون تحقيق ، متصلة الاسطر ، غير مجزأة الفقرات ، ولا

الطبعة الأولى

١٣٩٨ هـ - ١٩٧٨ م

جميع الحقوق والطبع محفوظة للمحقق

تصميم الغلاف  
تقديمة الفنان وجيه نخلة

٥٤٥٦٥٢

## ترجمة حياة المؤلف

### الامام الغزالى رضي الله عنه

هو الامام أبو حامد محمد بن أحمد الغزالى ، الملقب حجة الاسلام زين الدين الطوسي ، الفقيه الشافعى<sup>(١)</sup> . إمام باسمه تنشرح الصدور ، وتحيا النفوس ، وبرسمه فتخر المغارب وتهز الطروس ، ولسماعه تخشع الأصوات وتخضع الرؤس ، ولد بطوس سنة خمسين وأربعين هجرية ، وكان والده ينزل الصوف ويبيعه في حاناته<sup>(٢)</sup> .

اشتعل في مبدأ أمره بطوس في طلب العلم ، ثم قدم نيسابور واختلف إلى دروس إمام الحرمين « أبي العالى الجوني » ؛ وجد في الاشتغال بالعلم حق تخرج في مدة قريبة ، وصار من الأعيان المشار إليهم في زمن استاذه ، وصنف في ذلك الوقت المؤلفات الكثيرة . ولقي الوزير نظام الملك ، فأكرمه الوزير وعظمه وبالغ في الأقبال عليه وكان بحضور الوزير جماعة من الأفضل ، فجرى بينهم الجدال والمناظرة في عدة مجالس ، فظهر الغزالى عليهم ، وانتشر اسمه وسارت بذكرة الركبان ، ثم فوض إليه الوزير تدريس مدرسته

١ - وفيات الأعيان لابن خلkan ٤/٢١٧ ، تحقيق الدكتور احسان عباس .

٢ - طبقات الشافعية للإنسوى ٢/٤٢٤ ، تحقيق عبدالله الجبورى .

مرتبة الفوائل ، بل ومضربيه في علامات الترقيم ايضاً ، وهي العلامات المطبعية الحديثة التي تفصل بين الجمل والعبارات ، أو تدل على معنى الاستفهام ، أو التعجب ، وما يحمل عليها . فوجئت لذلك عنابة خاصة ، كي لا يخلو هذا الكتاب من هذه الفائدة ، وذلك أمر مطلوب في طباعة الكتب ونشرها ، ونبه عليه الاستاذ عبد السلام هارون في كتابه « تحقيق النصوص ونشرها » فقال : « وللتترقيم منزلة كبيرة في فهم النصوص وتعيين المعاني ، فربّ فصلة يؤدي فقدها إلى عكس المعنى المراد ، وزيادتها إلى عكسه أيضاً ، ولكنها إذا وضعت في موضعها صح المعنى واستثار ، وزال ما به من الإبهام<sup>(١)</sup> . كما عدت أيضاً إلى الآيات القرآنية التي وردت في صلب البحث ، فتحققّت موضعها من السورة وأشارت إليها في هامش البحث ، كما شرحت الالفاظ الغامضة من معاجم اللغة وأنثتها في المامش أيضاً . ومهدت لذلك كله بترجمة حياة المؤلف ، تبين علمه وفضله ، ومتزلته وقدره بين علماء الإسلام .

وحسبي أخيراً أني أوجدتُ هذا الكتاب النفيس في ثوب جديد ، بين أيدي القراء في العالمين العربي والإسلامي ، بعد أن أصبح نادراً ، وفي حكم المخطوطات ، ودون تحقيق . والله ولي التوفيق

بيروت في ١١ كانون الأول ١٩٧٧ ميلادية  
محمد سليم قباني

١ - تحقيق النصوص ونشرها لعبد السلام هارون / ٨٠

ثم عاد إلى نيسابور والتدريس بالمدرسة النظامية ، ثم ترك وعاد إلى بيته في وطنه طوس ، واتخذ خانقاه للصوفية ، ومدرسة للمشتغلين بالعلم في جواره ، وزرع أوقاته على وظائف الخير من ختم القرآن ، ومجالسة أهل القلوب ، والقعود للتدريس ، إلى أن انتقل إلى ربه يوم الاثنين رابع عشر جمادى الآخرة ، سنة خمس وخمسين بـ « طوس »<sup>(١)</sup>.

فرجه الله تعالى



١ - طوس : مدينة في « خرسان » من بلاد فارس .

النظامية في مدينة بغداد سنة أربعين وثمانين ، وأعجب به أهل العراق ، وارتقت منزلته عندهم .

ثم ترك الغزالي جميع ما كان عليه سنة أربعين وثمان وثمانين ، وسلك طريق الزهد ، وقصد الحج ، فلما رجع توجه إلى الشام ، فأقام بمدينة دمشق مدة يلقي الدرس في زاوية الجامع ، ثم انتقل إلى بيت المقدس واجتهد في العبادة وزيارة المشاهد ، ثم قصد مصر وأقام بالاسكندرية مدة ، ثم عاد إلى وطنه طوس واستقل بنفسه ، وصنف الكتب المقيدة في فنون عدة منها : كتاب « الوسيط ». و « البسيط ». و « الوجيز ». و « الخلاصة » في الفقه . ومنها : « إحياء علوم الدين » وهو من أنفس الكتب وأجلّها . وله في أصول الفقه « المستصفى » فرغ من تصنيفه سنة ثلاثة وخمسين . وله « تهافت الفلاسفة » . و « حنك النظر ». و « معيار العلم ». و « المقصد الأسمى في شرح اسماء الله الحسنی ». و « مشكاة الأنوار ». و « المنقد من الضلال »<sup>(٢)</sup> . و « الاقتصاد في الاعتقاد ». و « علوم النظر ». و « معارج القدس في أحوال النفس ». و « مقاصد الفلسفه ». و « تنزيه القرآن ». و « فضائح الباطنية ». و « التبر المسبوك في نصيحة الملوك ». و « منهاج العابدين ». و « ياقوت التأویل في تفسیر التنزیل ». هو تفسیر يقع نحو أربعين مجلداً<sup>(٣)</sup> .

١ - الأعلام للزرکلي ٩٧٠/٣

٢ - وفیات الأعیان لابن خلکان ٤/٢١٨

# الحكمة في مخلوقات الله

لأدمام أبي حامد الغزالي الطوسي

المتوفى سنة ٥٠٥ هجرية

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## مقدمة المؤلف

الحمد لله الذي جعل نعمته في رياض جنان المقربين ، وخص بهذه الفضيلة من عباده المتفكرین ، وبجعل التفكير في مصنوعاته وسيلة لرسوخ اليقين في قلوب عباده المستبصرین ، استدلوا عليه سبحانه بصفته فعلموا ، وتحققوا أنَّ لا إله إلا هو فوحدوا ، وشاهدوا عظمته وجلاله فنزلَّ هو ؛ فهو القائم بالقسط في جميع الأحوال ، وهم الشهداء على ذلك بالنظر والاستدلال ، فعلموا أنه الحكيم القادر العليم كما قال في كتابه الكريم : « شهيد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولو العلم قاتما بالقسط . لا إله إلا هو العزيز الحكيم »<sup>(١)</sup> .

والصلوة والسلام على سيد المرسلين ، وإمام المُتَّقِين ، وشفيع المذنبين ، محمد خاتم النبيين ، وعلى آله وصحبه ، وشرف وكرم إلى يوم الدين ٠

أما بعد : فاعلم يا أخي وفقك الله تقويق العارفين ، وجمع لك خير الدنيا والدين ، أنه لما كان الطريق إلى معرفة الله سبحانه التعظيم له في

٢ - الآية ٦٨ من سورة آل عمران .

## التفكير في خلق السماء وفي هذا العالم

قال الله تعالى : ﴿ أَفَلَمْ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيَّنَاهَا وَمَا لَهَا مِنْ فُرُوجٍ ﴾<sup>(١)</sup> . وقال سبحانه : ﴿ إِنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ . يَتَنَزَّلُ الْأَمْرُ بِيَنْهُنَّ . لَتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ . وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحْاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾<sup>(٢)</sup> .

اعلم رَحْمَكَ اللَّهُ : أَنْكَ إِذَا تَأْمَلْتَ هَذَا الْعَالَمَ بِفَكْرِكَ وَجَدْتَهُ كَالْبَيْتِ الْمَبْنِيِّ ، الْمُعَدُّ فِيهِ جَمِيعُ مَا يُحْتَاجُ إِلَيْهِ ، فَالسَّمَاءُ مَرْفُوعَةُ كَالسَّقْفِ ، وَالْأَرْضُ مَمْدُودَةُ كَالْبَسْطَاطِ ، وَالنَّجُومُ مَنْصُوبَةُ كَالْمَاصَابِيحِ ، وَالْجَوَاهِرُ مَخْزُونَةُ كَالذَّخَائِرِ ، وَكُلُّ شَيْءٍ مِنْ ذَلِكَ مَعْدُ مَهِيَا لَشَائِهِ ، وَالْإِنْسَانُ كَالْمَلْكُ الْبَيْتِ ، الْخَوَلُ لِمَا فِيهِ ، فَضُرُورُ النَّبَاتِ لِمَأْرِبِهِ ، وَأَصْنَافُ الْحَيَّاتِ مَصْرَفَةٌ فِي مَصَالِحِهِ ، فَخَلَقَ سَبَّاحَهُ السَّمَاءُ ، وَجَعَلَ سَبِّحَانَهُ لَوْنَهَا أَشَدُ الْأَلْوَانِ مَوْافِقَةً لِلْأَبْصَارِ وَتَقْوِيَّةً لِهَا ، وَلَوْ كَانَتْ

١ - الآية ٦ / من سورة ق.

٢ - الآية ١٢ / من سورة الطلاق.

خَلْقَاتِهِ ، وَالْتَّفَكُرُ فِي عَجَائِبِ مَصْنَوْعَاتِهِ ، وَفَهْمُ الْحَكْمَةِ فِي أَنْوَاعِ مُبْتَدَعَاتِهِ ، وَكَانَ ذَلِكُ هُوَ السَّبَبُ لِرَسُوخِ الْيَقِينِ ، وَفِيهِ تَفَاوتٌ درَجَاتُ الْمُتَقِينِ ، وَضَعَتْ هَذَا الْكِتَابُ لِعُقُولِ أَرْبَابِ الْأَلْبَابِ ، بِتَعْرِيفِ وُجُوهٍ مِنَ الْحِكْمَةِ وَالنِّعَمِ الَّتِي يُشِيرُ إِلَيْهَا مُعَظَّمُ آيِّ الْكِتَابِ ، فَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى خَلَقَ الْعُقُولَ ، وَكَمَّلَ هُدُوْهَا بِالْوَحْيِ ، وَأَمْرَ أَرْبَابِهَا بِالنَّظَرِ فِي خَلْقَاتِهِ ، وَالْتَّفَكُرُ وَالاعتِبَارُ بِمَا أُودِعَهُ مِنَ الْعَجَائِبِ فِي مَصْنَوْعَاتِهِ ، لِقُولِهِ سَبَّحَانَهُ : ﴿ قُلْ انْظُرُوا مَاذَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾<sup>(١)</sup> وَقُولُهُ : ﴿ وَجَمِلَنَا مِنَ الْمَاءِ كُلُّ شَيْءٍ حَيٌّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> . إِلَى غَيْرِ ذَلِكِ مِنَ الْآيَاتِ الْبَيِّنَاتِ ، وَالدَّلَالَاتِ الْوَاضِحَاتِ ، الَّتِي يَفْهَمُهَا [ كُلُّ ذِي عَقْلٍ سَليمٍ ]<sup>(٣)</sup> . وَالتَّرْقِيُّ فِي اخْتِلَافِ مَعَانِيهَا يُعَظِّمُ الْمَعْرِفَةَ بِاللَّهِ سَبَّحَانَهُ ، الَّتِي هِيَ سَبَبُ السَّعَادَةِ ، وَالْفَوزِ بِمَا وَعَدَ بِهِ عِبَادُهُ مِنَ الْحُسْنَى وَزِيَادَةِ .

وَقَدْ يُوَبَّتُهُ أَبُوَابًا ، يَشْتَمِلُ كُلُّ بَابٍ [ مِنْهَا ] عَلَى ذِكْرِ وَجْهِ الْحَكْمَةِ مِنَ النَّوْعِ الْمَذْكُورِ فِيهِ مِنَ الْخَلْقَ ، وَذَلِكُ حَسْبُ مَا تَنْبَهَتْ لَهُ عُقُولُنَا فِيهَا أَشَرَّنَا إِلَيْهِ ، مَعَ أَنَّهُ لَوْ اجْتَمَعَ جَمِيعُ الْخَلَائِقِ عَلَى أَنْ يَذَكُرُوا جَمِيعَ مَا خَلَقَ اللَّهُ سَبَّحَانَهُ وَتَعَالَى ، وَمَا وَضَعَ مِنَ الْحِكْمَةِ فِي خَلْقِ وَاحِدٍ مِنَ الْخَلْقَاتِ ، لَعْجَزُوا عَنِ ذَلِكَ . وَمَا ادْرَكَهُ الْخَلَائِقُ مِنْ ذَلِكَ [ هُوَ ] مَا وَهَبَ اللَّهُ سَبَّحَانَهُ لِكُلِّ مِنْهُمْ ، وَمَا سَبَقَ لَهُ مِنْ رَبِّهِ سَبَّحَانَهُ ، وَاللَّهُ الْمَسْؤُلُ أَنْ يَنْفَعَنَا بِهِ بِرْحَمَتِهِ وَجُودِهِ .

الإمام الفزالي

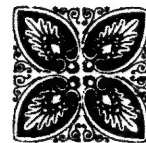
١ - الآية ١٠١ / من سورة يوسف.

٢ - الآية ٣٠ / من سورة الانبياء.

٣ - الكلمات التي بين قوسين هكذا [ زِيَادَةُ مِنَ الْمَعْقُلِ لِتَوضِيْحِ الْكَلَامِ ]

تدل على إرادة منشئها . فسبحان القادر العـالم المريد .

وقيل : في النظر إلى السماء عشر فوائد : تُنْقِصُ الْهَمْ ، وَتَقْلِّلُ  
الْوَسَاسَ ، وَتَزِيلُ وَهِمَ الْخُوفَ ، وَتَذَكِّرُ بِاللَّهِ ، وَتَنْتَشِرُ فِي الْقَلْبِ  
الْتَّعْظِيمُ لِلَّهِ ، وَتَزِيلُ الْفَكْرَ الرَّدِيَّةَ ، وَتَنْفَعُ مِنْ رَضْسِ السُّودَاءِ ، وَتَسْلِي  
الْمُشْتَاقَ ، وَتَؤْنِسُ الْمُجْبِينَ ، وَهِيَ قَبْلَةُ دُعَاءِ الدَّاعِينَ .



أشعة وأنواراً لأضدرت الناظر إليها ، فإن النظر إلى الحضرة والزرقة  
موافق للأبصار ، وتجدد النفوس عند رؤية السماء في سعتها نعماً وراحة ،  
لا سيما إذا انفطرت نجومها وظهر نور قمرها .

والملوك تجعل في سقوف مجالسها من النقش والزينة ما يجد الناظر  
إليه به راحة وانشراح ، لكن إذا داوم الناظر إليه نظره وكرره  
ملئه ، وزال عنه ما كان يجده من البهجة والانشراح ، بخلاف النظر  
إلى السماء وزينتها ، فإن الناظر إليها من الملوك فمن دونهم إذا ضجروا  
من الأسباب المضجرة لهم يلتجأون إلى ما يشرحهم من النظر إلى السماء  
واسعة الفضاء . وقد قالت الحكاء : يحنوك عنك من الراحة والنعيم  
في دارك بمقدار ما عندك فيها من السماء <sup>(١)</sup> .

وفيها أنها حاملة لنجمومها المرصعة ولقمراها ، وبحركتها سير  
الكواكب فيهتدى بها أهل الآفاق ؛ وفيها طرق لا تزال توجد آثارها  
من المغرب والشرق . ولا توجد مجردة ولا مقبلة في صورة نور ، وقيل  
انها [ أي الكواكب ] أنجم صغار متکاففة مجتمعة ، يهتدى بها على  
السير من ضل ، وينظر في أي جهة كانت فيقصدها ، وقيل : أنها  
المشار إليها في قوله تعالى : ﴿وَالسَّمَاءُ ذَاتُ الْحُبُكٍ﴾ <sup>(٢)</sup> قيل :  
الْحُبُكُ الْطَرِقُ ، وقيل : ذات الزينة . فهي دلائل واضحة تدل على  
فاعليها ، وصنعته حكمة كرمية تدل على سعة علم بارئها . وأمور ترتيبها

١ - وفي ذلك يقول الله تعالى « إِنَّا زَيَّنَاهُ السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِزِينَةِ الْكَوَاكِبِ »  
الصفات / ٦ ؛ ويقول تعالى : « وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي السَّمَاءِ بِرْوَجًا وَزَيَّنَاهَا  
لِلنَّاظِرِينَ » الحجر ١٦ /

٢ - الآية ٧ / من سورة الذاريات .

طعامهم ، وتفنيد الغذاء . ثم كان [ به ] الحرث ملتهم على مداومة العمل ومطاولته على ما يعظم مكانته في أجسادهم ، فان أكثر الحيوانات لولا دخول الليل ما هدموا ولا قرروا ، من حرثهم على نيل ما ينتفعون به . ثم كانت الأرض تحمي بذوام شروق الشمس واتصاله حتى يختنق كل ما عليها من الحيوانات والنباتات ، فهي بطوعها في وقت غروبها في وقت ، بمنزلة سراج لأهل بيته ، يستضاء به ليهدوا ويقرروا .

وهي في حرها بمنزلة نار يطبع بها أهل الدار ، حتى إذا كل طبخهم واستغنو عنها ، أخذها من جاورهم وهو يحتاج إليها فينفع بها ، حتى إذا قضى حاجته [ منها ] سلمها لآخرين ، فهي أبداً منصرفة في منافع أهل الأرض بتضليل النور والظلمة ، وما على تضليلها متعاونين على ما فيه صلاح العالم وقوامه ، وإلى هذه القضية الاشارة بقوله تعالى : ﴿ قُلْ أَرَأَيْتَ إِنْ جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْلَّيلَ سَرَّمِدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ★ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيْكُمْ بِضَيَّاءِ ★ أَفَلَا تَسْمَعُونَ ★ أَفَلَا تَسْمَعُونَ ★ قُلْ أَرَأَيْتَ إِنْ جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ النَّهَارَ سَرَّمِدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ★ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيْكُمْ بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ ★ أَفَلَا تُبَصِّرُونَ ﴾<sup>(١)</sup> ؟

- وما جاء في ذكر الشمس ايضاً في القرآن قوله تعالى : « ومن آياته الليل والنهر والشمس والقمر » فصلت / ١٧ ; وقوله تعالى : « وسخر لكم الشمس والقمر دائيين . وسخر لكم الليل والنهر » ابراهيم / ٣٣ ; وقوله تعالى : « وسخر الشمس والقمر كل يجري لأجل مسمى . يسبر الامر يفصل الآيات لعلمكم بلقاء ربكم تقوتون » الرعد / ٢ .

١ - الآية ١٦ / من سورة فوج .  
٢ - الآية ١٣ / من سورة النبأ .

## الباب الثاني

### حكمة خلق الشمس

قال سبحانه وتعالى : ﴿ وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا ﴾<sup>(١)</sup> .  
وقال : وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجَا<sup>(٢)</sup> .

اعلم أن الله سبحانه وتعالى خلق الشمس لأمور لا يستكمل عليها إلا الله وحده ، فالذي ظهر من حكمته فيها : أن جعل حركاتها لاقامة الليل والنهار في جميع أقاليم الأرض ، ولو لا ذلك لبطل أمر [ الدنيا ] والدين ، أو لولا كيف كان الناس يسعون في معيشتهم ؟ ويتصرفون في أمور لهم والدنيا مظلمة عليهم ؟ وكيف كانوا يتنهون بالعيش مع فقدم لذلة النور ومنفعته ؟ ولو لا ضياء نورها ما انتفع بالأ بصار ولم تظهر الألوان .

وتتأمل غروبها وغيبتها عن طلعت عليهم وما في ذلك من الحكمة ، ولو لا لم يكن للخلق هدوء ولا قرار مع شدة حاجتهم إلى المهدوء ، وراحة أجسادهم ، وخمود حواسهم ، وانبعاث القوة الماضية لضم

١ - الآية ١٦ / من سورة فوج .  
٢ - الآية ١٣ / من سورة النبأ .

النبات بإذن الله ، وينور الشجر ، وتهيج أكثر الحيوانات للتناسل . وفي الصيف ينحو المسكواه فینضج الثمار ، وتنحلّ فضول الأيدان ، ويجهف وجه الأرض ، فتتهايأ لما يصلح لذلك من الأعمال . وفي الخريف يصفو الهواء ، فترتفع الأغراض ، ويتدلى الليل فيعمل فيه بعض الأعمال ، وتحسن فيه الزراعة ، وكل ذلك يأتي على تدريج وبقدور ، حتى لا يكون الانتقال دفعة واحدة ، إلى غير ذلك مما يطول لو ذكر .

فهذا مما يدلّك على تدبّر الحكم العليم وسعة علمه ، ثم تفكّر في تنقل الشمس في هذه البروج لإقامة دورة السنة ، وهذا الدور هو الذي يجمع الأزمنة الأربع : الشتاء ، والصيف ، والربيع ، والخريف ، وتسيير على القائم . وفي القدر من دوران الشمس تدرك الفلات والسماء وتنتهي غاياتها ، ثم تعود فتسائف وقت السير ، وبميسّرها تكمل السنة ، ويقوم حساب السنة – على الصحة – على التاريخ بتقدير الحكم العليم .

تأمل إشراق الشمس على العالم كيف دربه تبارك وتعالى ، فإنها لو بزغت في موضع واحد لا تعوده لما وصل شعاعها إلا إلى جهة واحدة ، وخلت عنها جميع الجهات ، فكانت الجبال والجدران تحجبها عنها ، فجعلها سبحانه شرق بطلوعها أول النهار من المشرق ، فيعم شروقها ما يقابلها من جهة المغرب ، ثم لا تزال تدور وتشفي جهة بعد جهة حتى تنتهي إلى الغرب على ما أستر عنها أول النهار ، فلا يبقى موضع حق يأخذ بقسطه منها .

ثم انظر إلى مقدار الليل والنهر ، كيف وقتها سبحانه على ما فيه

ثم بتقدمها وتتأخرها تستقيم الفصول ، فيستقيم أمر النبات والحيوان . ثم انظر إلى مسيرةها في فلكها في مدة سنة ، وهي تطلع كل يوم وتغرب بسير آخر سُنْخَرَ لها بتقدير خالقها ، فلو لا طلوعها وغروبها لما اختلف الليل والنهر ، ولما اعْرَفْت المواقف . ولو انطبق الظلام على الدوام لكان فيه الهاك لمجتمع الخلق . فانظر كيف جعل الله الليل سكناً ولباساً ، والنهر معاشًا<sup>(٢)</sup> . وانظر إلى إيلاجه الليل في النهار والنهار في الليل ، وادخاله الزيادة والتقصان عليها على الترتيب المخصوص<sup>(٢)</sup> . وانظر إلى إمالة سير الشمس حق اختلاف بسبب ذلك الصيف والشتاء ، فإذا انخفضت من وسط السماء برد الهواء وظهر الشتاء ، وإذا استوت وسط السماء اشتد العَبَيْظ ، وإذا كانت فيما بينها اعتدال الزمان ، فيستقيم بذلك أمر النبات والحيوان بإقامة هذه الأزمنة الأربع من السنة .

وأما ما في ذلك من المصلحة : ففي الشتاء تعود الحرارة في الشجر والنبات ، فتتولّد فيه مواد الثمار ، ويستكشف الهواء فينشأ منه السحاب والمطر ، وتشتد ابدان الحيوان ، وتقوى أفعال الطبيعة . وفي الربيع تتحرك الطبائع في المواد المتولدة في الشتاء ، فيطلع

١ - وفي ذلك يقول الله تعالى : « وجعلنا الليل لباساً . وجعلنا النهر معاشًا . وبنينا فوقكم بما شداداً » البنا / ١٠ - ١٢ .

٢ - وفي ذلك يقول تعالى : « يولج الليل في النهار . ويولج النهر في الليل . وسخر الشمس والقمر . كل يجري لأجل مسى . ذلك الله ربكم له الملك . والذين تدعون من دونه ما يملكون من قطمير » الآية ١٣ / من سورة قاطر . ويقول : « إن في اختلاف الليل والنهر . وما خلق الله في السهارات والارض لآيات لقوم يتقرن » يونس / ٦

## في حكمة خلق القمر والكواكب

قال الله سبحانه وتعالى : ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَاءِ  
بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرَاجًا وَقَرَأَ مُنْبِرًا ﴾<sup>(١)</sup>

اعلم أن الله سبحانه وتعالى لما جعل الليل لبعد الهواء ، وهدوء  
الحياة وسكونه ، لم يجعله سبحانه ظلة داجية لا ضياء فيها البتة ،  
إذ لا يمكن أن يعمل عملاً فيه ، وربما احتاج الناس إلى بعض أعمالهم  
في الليل ، إما لضرورة أو لضيق وقت عليهم من النهار ، وقد يقع  
ذلك لشدة حرارة ، أو لغيره من الأسباب ، فكان ضوء القمر في الليل  
من جملة ما تحتاج إليه في المعاونة على ذلك ، فجعل طوعه في بعض  
الليالي ، وينقص نوره عن نور الشمس وحرها ، لئلا ينشط الناس في  
العمل نشاطهم في النهار ، فينعدم ما به ينعمون من الهدوء والقرار ،  
فيضر ذلك بهم .  
وجعل في الكواكب جزءاً من النور يستعين به إذا لم يكن ضوء

١ - الآية ٦١ / من سورة الفرقان .

صلاح العالم ، فصارا بقدر أو تجاوزاه لأضرار بكل ما على وجه الأرض من حيوان ونبات ، أما الحيوان فكان لا يهدأ ولا يفر ما دام يجد ضوء النهار ، وكانت البهائم لا تمسك عن الرعي فيثول أمرها إلى تلفها ، وأما النبات فتدوم عليه حرارة الشمس وتوجهها فيجف ويحترق ، وكذلك الليل لو امتد مقداره أيضاً لكان معواً لأصناف الحيوان عن الحركة والتصرف في طلب المعاش ، وتحممت الحرارة الطبيعية من النبات فيعفن ويفسد ، كالذى يحدث إذا كان الموضع لا تقع الشمس عليه<sup>(٢)</sup> .

١ - الشمس جرم سحاري مستعر ، شأنها في ذلك شأن سائر النجوم ، يزيد قطرها على مليون كيلو متر ، أي أن قطر الشمس أكبر من قطر الأرض مائة مرة ، وتبلغ درجة حرارة سطح الشمس الخارجي نحو ستة آلاف درجة مطلقة ، وترداد هذه الحرارة بازدياد القرب من المركز حيث تصل إلى أكثر من عشرين مليون درجة ، وذلك نظراً لما تعيشه مكونات المركز من الضغوط العالية ؛ وتندلع من الشمس ثافرات من غازات ملتهبة تصل إلى ارتفاعات عظيمة جداً من سطحها ، ومن هذه النافرات ما يعرف باسم البقع الشمسية ، وهي أحافير جبارية في جو الشمس ، وقد يبلغ قطر الأعصار منها نحو خمسين ألف كيلو متر . ( راجع كتاب الكون بين العلم والدين للدكتور محمد جمال الدين الفندي / ٦٦ ، طبعة المجلس الأعلى للشئون الإسلامية بالقاهرة ) .

ثم انظر دوران الفلك بهذه الكواكب في كل يوم وليلة دورانها سريعاً، وسيرها معلوم مشاهد، فإننا نشاهد طالعة وغارة، ولو لا سرعة سيرها لما قطعت هذه المسافة البعيدة في أربع وعشرين ساعة، فلولا تدبير الباري سبحانه بارتفاعها، حق خفي عنا شدة مسيرها في فلكها، وكانت تتخطّف بتهجّبها الأ بصار لسرعة حركتها، كذلك الذي يحدث أحياناً من البروق إذا تولّت في الجو، فانظر لطف (الباري) سبحانه في تقدير سيرها في بعد بعيد، كيلا يحدث من سيرها حادث لا يحتمل، مقدّرة في جميع الأحوال على قدر الحاجة.

وانظر في هذه التي تظهر في بعض السنة، وتحجب في بعضاً، مثل الثريا والجوزاء والشعرى، فإنها لو كانت كلها تظهر في وقت واحد لم يكن شيء منها دلالة على جهة تعرفها الناس ويهتدون بها، فكان في طلوع بعضها في وقت واحد دون الآخر ما يدل على ما ينتفع به الناس عند طلوعه بما يصلحهم؛ ولذلك جعلت بنات نعش ظاهرة لا تغيب لضرب من المصلحة، فإنها بنزلة الأعلام التي يهتدى بها الناس للطرق الجھولة في البر والبحر، فإنها لا تغيب ولا توارى.

ثم انظر لو كانت واقفة لبطلت الدلالات التي تكون، من تنقلات المتنقلة منها ومصيرها في كل واحد من البروج، كما يستدل على أشياء تحدث في العالم بتنتقل الشمس والقمر في منازلها، ولو كانت متنقلة كلها لم يكن لمسيرها منازل تعرف ولا رسم يقاس عليه، لأنه إنما يعرف مسار المتنقلة منها بتنقلها في البروج الدائنة، كما يعرف سير السائر في الأرض بالمنازل التي يختار عليها، فقد صار هذا الفلك شمسه

القمر، وجعل الكواكب زينة السماء، وأنساً وانشراحاً لأهل الأرض، فما ألطف هذا التدبير! وجعل للظلمة دولةٍ ومدةً للجاجة إليها، وجعل خلاها النجوم، فأنطر من النور ليكمل به ما احتاج إليه. ثم في القمر علم الشهور والسنين، وهو صلاح ونعمه من الله<sup>(١)</sup>. ثم في النجوم مأرب آخر، فإن فيها دلائل وعلامات على أوقات كثيرة لعمل من الأعمال، كالزراعة والفراسة؛ والاهتمام بها في السفر في البر والبحر، وأشياء مما تحدث الأنواء والحر والبر؛ وبها يهتدى السيارون في ظلمة الليل، وقطع القفار الموحشة، واللنجج السائلة، كما قال الله تعالى: «وهو الذي جَعَلَ لِكُمُ النجومَ لِتَهْتَدُوا بِهَا فِي ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ»<sup>(٢)</sup> مع ما في تزدادها في السماء مقبلةً ومدبرةً، وشرقيةً وغربيةً من البهجة والنضارة.

وفي تعريف القمر، خاصة استهلاكه وسماحته، وزيادته ونقصانه، واستئثاره وكسوفه، كل ذلك دلالات على قدرة خالقها المصرف لها بهذا التصرف لصلاح العالم<sup>(٣)</sup>.

١ - ومنه قوله تعالى: «هو الذي جعل الشمس ضياء والقمر نوراً وقدره مثقالاً لتعملاً عدد السنين والحساب . ما خلق الله ذلك إلا بالحق . يفصل الآيات لقوم يعلمون» يومن / هـ؛ وأيضاً قوله تعالى: «وجعلنا الليل والنهار آيتين ، فجعلنا آية الليل وجعلنا آية النهار بمصرة . لتبتغوا فضلاً من ربكم ولتعلموا عدد السنين والحساب . وكل شيء فصلناه تفصيلاً» الاسراء / ١٢ - الآية ٩٧ / من سورة الانعام.

٢ - القمر هو أقرب أجسام السماوات إلينا ولا يزيد بعده عن ٤٨٠ ألف كيلو متراً ، وأوجه القمر هي التي مكنت الإنسان منذ القدم من التعرف على الشهور وتقسيم السنة إلى اثنى عشر شهراً ، وفي ذلك يقول الله تعالى: «يَسْأَلُوكُمْ عَنِ الْأَهْلَةِ . قُلْ هُنَّ مَوَاقِعُ النَّاسِ وَالْجَمِيعِ» البقرة / ١٨٩ ( الكون بين العلم والدين للدكتور جمال الدين الفندي / ٦٩ )

## في حكمة خلق الأرض

قال الله تعالى : ﴿وَالْأَرْضَ فَرَشَّنَا مَا فِيهَا مَاهِيَّةٌ﴾<sup>(١)</sup>  
وقال تعالى : ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُ لَا عِبِيرٌ﴾<sup>(٢)</sup>

فانظر كيف جعل الله الأرض مهاداً ، ليستقر عليها الحيوان ، فإنه لا بد له من مستقر ، ولا غنى له عن قوت ، فجميع الأرض محل للنبات لقوته ، ومسكن يكتئه من الحر والبر ، ومدفن يدفن فيه ما تؤدي رائحته والجيف والأقدار من أجسامبني آدم وغيرها ، كما قال سبحانه : ﴿أَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ كَفَاتِاً أَحْيَاءً وَأَمْوَاتِا﴾<sup>(٣)</sup> وقيل في تفسير هذه الآية هذا القول وغيره<sup>(٤)</sup>

ثم ذال طرقها لينتقل فيها الخلق لطلب مأربهم ، فهي موضوعة

وسمره ، ونجومه وبروجه ، تدور على هذا العالم بهذا دوراً دائماً في الفصول الأربع من السنة ، لصلاح ما فيه من حيوان ونبات وغير ذلك بتقدير العزيز العلم .

ومن عظيم الحكمة خلق الأفلاك التي بها ثبات هذا العالم ، على نهاية من الاتزان لطول البقاء وعدم التغير ، فقد حكى الناس التغير في هذا الأمر الجليل ، الذي ليس قدرة ولا حيلة في إصلاحه ، ولو نزل به تغيير فإنه يجب ذلك التغير أمراً في الأرض ، إذ قوام الأرض مرتبط بالسماء ، فالامر في جميع ذلك ماضٍ على قدرة الباري سبحانه ، لا يختل ولا يعتدل ، ولا يختلف منه شيء عن ميقاته لصلاح العالم ، فسبحان العليم التقدير .



- ١ - الآية ٤٨ / من سورة الداريات .
- ٢ - الآية ١٦ / من سورة الانبياء .
- ٣ - الآية ٢٥ / من سورة الرسلات .
- ٤ - «الكافات» من كفت الشيء إذا ضمه وجمعه ، والمغنى في الآية : أنها تكفت أحياها على ظهرها وأمواتها في بطنهـ ( تفسير الكشاف ٤ / ٢٠٣ ) ونفسير القرآن العظيم لابن كثير ٤ / ٤٦٠ ) .

أنظر إلى ما خلق الله من المعادن ، وما ينحو منها من أنواع الجواهر المختلفة في منافعها والوانها ، مثل الذهب والفضة ، والياقوت والزمرد ، والبساتين ، وأشياء كثيرة من هذه الأحجار الشفافة المختلفة في الوانها ، وأنواع أخرى مما يصلح للأعمال والجمال ، كالحديد والنحاس ، والقزدير والرصاص ، والكبريت والزرنيخ ، والتوبيرا والرخام ، والجبس والنقط ، وأنواع لو عُدّت لطال ذكرها ، وهو مما ينتفع به الناس وينصرف فيها يصلحهم . فهذه نعم يسرها سبحانه لهم لعمارة هذه الدار .

ثم انظر إلى إرادة إجاده عمارتها وانتفاع العباد فيها ، يجعلها هشة سهلة ، بخلاف ما لو كانت على نحو خلق الجبال ، فلو بنيت كذلك لتعذر ، فإن الحرش لا يستقيم إلا مع رخوه الأرض لزراعة الأقوات والثمر ، وإلا فلا يتعدى الماء إذا صلت إلى الحب ، مع أن الحب لا يمكن دفعه إلا بعد أن تلين الأرض بالتدوارة ، ويمكن إذ ذاك عملها وتحريكها حتى تشرب ما ينزل عليها من الماء ، فيخلق الله سبحانه عند ذلك العروق متلبسة بالثرى ، حتى يقف الشجر والنبات على ساقه ، وقد جعل ما يخلق من العروق يوازن ما يخلق من الفروع .

ومن رحته في ليتها أن يسر للناس حفر الآبار في الموضع المحتاجة إلى ذلك ، إذ لو حفرت في الجبال لصعب الأمر وشق . ومن الحكمة في ليتها تيسير السير للسعاة فيها ، إذ لو صلت لعسر السير ولم تظهر الطرق ، وقد نبه الله تبارك وتعالى على ذلك بقوله : « هو الذي جعل لكم الأرضَ ذُلُولاً فامشو في مناكبها وكلوا

لبقاء التسلل من جميع أصناف الحيوان ، والحرث ، والنبات . وجعل فيها الاستقرار والثبات ، كما نبه على ذلك سبحانه وتعالى بقوله : « والأرضَ بعد ذلكَ دحاماً خرجَ منها ماءَها . وَمَرَّاها \* والجبالَ أرساها \* مَتَاعاً لَكُمْ وَلَا تَنْعَمُوكُمْ »<sup>(١)</sup> . فامكن الخلاص بهذا ، السفر فيها في مأربهم ، والجلوس لراحتهم ، والنوم لهدوهم ، والانتقال لأعمالهم ، فإنهما لو كانت رجراجة لم يستطعوا أن يتقنوا شيئاً من النبات وجميع الصناعات ، وكانوا لا يتنهتون بالعيش والأرض ترتفع بهم من تحتهم ، واعتبر ذلك بما يصيب الناس في الزلازل ، ترهيباً للخلق ، وتخويفاً لهم ، لعلهم يتقوون الله ، وينزعون عن الظلم والعصيان ، فهذا أيضاً من الحكمة البالغة .

ثم إن الأرض طبعها الله باردة يابسة بقدر مخصوص ، أرأيت لو أفرطليس عليها حتى تكون يحملتها حجراً صلداً لما كانت تنبت هذا النبات الذي به حياة الحيوانات ، ولا كان فيها حرث ولا بناء ، فجعل لينها لتهيا لهذه الأعمال .

ومن الحكمة في خلقها ووضعها أن جعل مهب الشهاب أرفع من الجنوب ، لينحدر الماء على وجه الأرض ، فيسقيها ويرويها ، ثم يصير إلى البحر في آخر الأمر ، فاشتبه ذلك ما إذا رفع أحد جانبي السطح وخفض الآخر لينحدر الماء عنه ، ولو لا ذلك لبقي الماء مستمراً على وجه الأرض ، فيمتنع الناس من أعمالهم ، وتقطع الطرق والمسالك بسبب ذلك .

٤ - الآيات ٣٠ - ٣٤ / من سورة النازعات .

النفيسة لتبقى فيها كالزجاج ، ويستخدرون منها أواني لحفظ ما يحصل فيها من الأمور النفيسة لتبقى فيها سليمة لوقت الاحتياج إليها ، إذ لا غنى لهم عنها ؛ وكذلك يستخرج من المعادن الأصحاب ، مثل (الذهبون والمرقون) والساكن ، والتوكينا ، وغير ذلك من أصناف ينتفعون بها ، فسبحان المنعم الكريم .

ومن الحكمة البالغة فيها خلق الجبال ، قال الله تعالى : «والجبال أرسالها»<sup>(١)</sup> ، وقال تعالى : «وَأَنْقَى فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَّاً أَنْ تَمِيدَ بِكُسْمٍ»<sup>(٢)</sup> ؛ وقال سبحانه : «وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ هَمَّا يَقَدِّرُ فَأَسْكَنَاهُ فِي الْأَرْضِ»<sup>(٣)</sup> . فقد خلق سبحانه فيها الجبال لمنافع متعددة ، لا يحيط يحيطها إلا الله ، فمن ذلك : أن الله تعالى أنزل من السماء المياه ليحيي بها العباد والبلاد . فلو كانت الأرض عارية عن الجبال لحكم عليها الهواء وحر الشمس مع رخو الأرض ، فكانوا لا يجدون المياه إلا بعد حفر وتعب ومشقة ، فجعل سبحانه الجبال لتسقير في بطونها المياه ، وتخرج منها أولاً بأول ، فتكون منها عيون وآبار وبخار ، يرتوي بها العباد في أيام القيظ إلى أوان نزول غيث السماء . وفي الجبال ما ليس في باطنها محل للمياه ، فجعل سبحانه الثلج محفوظاً على ظاهرها إلى أن يملأ حر الشمس ، فيكون منه أنهارٌ وسواقٌ يتذقّن بها إلى أوان نزول الغيث أيضاً . ومنها ما يكون فيه برك يستقر فيها الماء ، فيؤخذ منها ويتذقّن به .

١ - الآية ٣٢ / من سورة النازعات .

٢ - الآية ١٥ / من سورة النحل .

٣ - الآية ١٨ / من سورة المؤمنون .

مِنْ رِزْقِهِ إِلَيْهِ الشُّورِ»<sup>(٤)</sup> ؛ وقال تعالى : «وَجَعَلْنَا فِيهَا فَجَاجًا سُبْلًا لِطَّلَبِهِمْ يَتَذَوَّنُ»<sup>(٥)</sup> . ومن ذلك ما يستعين به العباد من ترابها ولبنها في البناء ، وعمل التَّبَنِ وأواني الفخار ، وغير ذلك . والمواضع التي ينبت فيها الملح والشب ، والبورق والكبريت ، أكثرها تربة رخوة ، وأيضاً أجناس من النبات لا يوجد إلا في التراب والرمل دون الأرض المَحَلَّة<sup>(٦)</sup> . وينخلق فيها كثير من الحيوان لسهولة صغرها ، فيتذخرون فيها مسارب<sup>(٧)</sup> ، وبيوتاً يأوون إليها .

ومن الحكمة فيها خلق المعادن كما ذكرنا ، فقد امتنَ الله سبحانه على سليمان عليه السلام بقوله : «وَأَسْلَمْنَا لَهُ عَيْنَيْنَ الْقِطْنَرِ»<sup>(٨)</sup> ، أي سهلت له الانتفاع بالنحاس ، وأطلقتنا على معدنه ؛ وقال امتنانا على عباده : «وَأَنْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَاسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعٌ لِلنَّاسِ»<sup>(٩)</sup> والنزول يعني الخلق كما قال سبحانه : «وَأَنْزَلْنَا لَكُمْ مِنَ الْأَنْعَامِ»<sup>(١٠)</sup> أي وَخَلَقَ . وقد ألهمهم استخراج ما فيها من ذهب وفضة وغير ذلك ، لمنافعهم وما يحتاجون إليه في معاشهم ، وفي اتخاذ أوانيهم ، وفي ضبطها ما يحتاجون إلى ضبطه وقويته ، واتخاذ أنواع من الحجارة

١ - الآية ١٥ / من سورة الملك .

٢ - الآية ٣١ / من سورة الانبياء .

٣ - يقال أرض «محلة» أي مجده ليس فيها مزروع ولا كلأ (البستان معجم لغوي لعبد الله البستاني / ٢٢٣٧) .

٤ - «السارب» جمع ، ومفردته سرب وهو الطريق (المصباح النير للقربي / ١٢٤) .

٥ - الآية ١٢ / من سورة سباء .

٦ - الآية ٢٥ / من سورة الحديد .

٧ - الآية ٦ / من سورة الزمر .

## في حكمة خلق البحر

قال الله تبارك وتعالى : ﴿وَهُوَ الَّذِي سَخَّرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُلُوا مِنْهُ كَحْمًا طَرِيقًا وَتَسْتَخِرُ جُوَادَهُ حَلِيلَةً كَلِبَاسُوهَا \* وَتَرَى الْفَلَكَ مَوَارِخَهُ فِيهِ \* وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ \* وَلَعِلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾ .

اعلم رحمة الله : أن الله سبحانه وتعالى خلق البحر وأوسع فيها لعزم نعمها ، فجعلها مكتنفة لأقطار الأرض التي هي قطعة من الأرض المستورة بالبحر الأعظم الحبيط يحيط الأرض ، حتى أثر المكشف عن البراري والجبل عن الماء بالإضافة إلى الماء كربولة صغيرة في بحر عظيم ؛ فاعلم أن ما يخلق في الأرض من الحيوان بالإضافة إلى ما خلق في البحر كإضافة الأرض إلى البحر ، وقد شاهدت عجائب ما هو مكشف عنها ، فتأمل عجائب البحر فإن فيه من الحيوان والجواهر والطيب أضعاف ما تشاهده على وجه الأرض ، كما أن سنته أضعاف سعة الأرض ؛ ولعزم سنته كان فيه من الحيوانات والدواب العظيمة ما إذا

١ - الآية ١٤ / من سورة النحل.

ومن منافع الجبال ما ينبت فيها من أنواع الأشجار والعقاقير التي لا توجد إلا فيها ، وما ينبت فيها من أنواع الأخشاب العظيمة ، فيعمل منها السفن ، وتعمر منها المساكن ، وفيها الشعار<sup>(١)</sup> التي لا يوجد ما يعظم من الأخشاب إلا فيها ، وكذلك العقاقير أكثرها لا يوجد إلا بها.

وفيها وهاد تنبت مزارع للأنعم ، ومزارع لبني آدم ، ومساكن للوحش ، ومواضع لأجل النحل . ومن منافع الجبال ما يتخذه العباد من المساكن تقليم الحر والبرد ، ويستخدمون مدافن لحفظ جثث الموتى ، وقد ذكر الله ذلك فقال : ﴿وَكَانُوا يَنْحِتُونَ مِنَ الْجَبَالِ بُيُوتًا آمِنَّينَ﴾ . ومن فوائد الجبال أنها جعلت أعلاماً يستدل بها المسافرون على الطرق في نواحي الأرض ، ويستدل بها المسافرون في البحار على الموانئ والسواحل ؛ ومن فوائدها أن الفئة القليلة الخائفة من عدوان من تطيقه تتخذ عليها ما يحصنهم ويؤمنهم ، وينبعها من تخافه فتطمئن لذلك .

ثم انظر كيف خلق الله فيها الذهب والفضة ، وقدرها بتقديرها مخصوص ، ولم يجعل ذلك ميسراً في الوجود والقدر مع سعة قدرته وشمول نعمته ، كما جعل هذه السعة في المياه ، وما ذلك إلا لما سبق في علمه لخلائقه مما هو الأصلح كما أشار إلى ذلك بقوله سبحانه : ﴿وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا عِنْدَنَا خَزَائِنُهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ إِلَّا يُقْدَرُ مَعْلُوم﴾ . فسبحان العليم الحكيم .

١ - «الشعار» بالفتح كثرة الشجر بالأرض (المصباح المنير للقربي ١٤٣/١) .

٢ - الآية ٨٢ / من سورة الحجر .

٣ - الآية ٢١ / من سورة الحجر .

﴿وَالْفُلْكُ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ﴾<sup>(١)</sup>. فجعلها بتسخيره تحملهم وتحمل أنقاذهم ، وينقلون بها من أقاليم إلى أقاليم لا يمكن وصولهم إليها إلا بالسفن ، ولو راموا التوصل بغيرها لأدى إلى أعظم المشقات ، وعجزوا عن نقل ما ينقل من المقولات إلى ما يبعد من البلاد والجهات . فلما أراد الله سبحانه وتعالى أن يلطف بعباده ويهون ذلك عليهم ، خلق الاخشاب متخللة الأجزاء بالهواء ليحملها الماء ، ويبقى فيها من الفضاء عن نفسها ما يحمل به الانتقال ، وألم العباد اتخانها سفينًا ، ثم أرسل الرياح بقدادير ، في أوقات تسوق السفن وتسيّرها من موضع إلى موضع آخر ، ثم ألم أربابها معرفة أوقات هبوبها وفترتها ، حتى يسيروا بالرياح التي تحمل شراعها .

وانظر إلى ما يسره سبحانه في خلقه الماء ، إذ هو جسم لطيف رقيق سيال متصل الأجزاء كأنه شيء واحد ، لطيف التركيب ، سريع القبول للقطع ، حتى كأنه منفصل مسخر للتصرف ، قابل للاتصال والانفصال حق يمكن سير السفن فيه ، فالعجب من يغفل عن نعمة الله في هذا كله ، وفي بعضه متسع للتفكير ، وكل ذلك شواهد متظاهرة ، ودلائل متضافة ، وآيات ناطقة بلسان حالها ، مفصحة عن جلال بارئها ، معربة عن كمال قدرته وعجائب حكمته قائمة : أما ترى تصويري وتركيبي وصفاتي ، واختلاف حالي وكثرة فوائدي ؟ أيظن ذو لب سليم ، وعقل رصين أني تلوزت بنفسي ؟ أو أبدعني أحد من جنسي ؟ بل صنع القادر التهار ، العزيز الجبار .

١ - الآية ١٦٤ / من سورة البقرة .

أبدت ظورها على وجه البحر ظن من يراها أنها حشاف<sup>(١)</sup> ، وجبال أو جزائر .

وما من صنف من أصناف حيوان البر من إنسان<sup>(٢)</sup> ، وطائر ، وفرس ، وبقر ، وغير ذلك إلا وفي البحر أمثلها وأضعافها . وفيه أنجاس من الحيوانات لم تمهد أمثلها في البر ، وكل منها قد دبره الباري سبحانه ، وخلق فيه ما يحتاجه ، ويصلحه ، ولو استقصي ذكر ما يحتويه بعضه لاحتاج إلى وضع مجلدات .

ثم انظر كيف خلق الله اللؤلؤ مدوراً في صدف تحت الماء ، وأنبت المرجان في جنح صخور في البحر ، فقال سبحانه : « يَخْرُجُ مِنْهُمَا اللُّؤْلُؤُ وَالمرْجَانُ »<sup>(٣)</sup> ، وذلك في معرض الامتنان ، وقيل المرجان المذكور في القرآن هو الرقيق من اللؤلؤ ، ثم قال ﴿فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾<sup>(٤)</sup> ، وألاوه : تفضله ونِعْمَةٌ .

ثم انظر ما يقذفه من العنبر وغيره من المنفوع ، ثم انظر إلى عجائب السفن ، وكيف مسكتها على وجه الماء تسير فيها العباد لطلب الأموال ، وتحصيل ما لهم من الأغراض ، وجعلها من آياته ونعمته ، فقال سبحانه :

١ - الحشف هو التمر الذي يجف ويسخ من غير نضج ، فلا يكون له حم (المصبح النير للمقربي ٦٤/١) .

٢ - الآية ٢٢ / من سورة الرحمن .

٣ - الآية ٢٣ / من سورة الرحمن .

## في حكمة خلق الماء

الدنيا ، ثم انظر لطافة الماء ورقته حتى ينزل من الأرض ، ويخلخل أجزاءها ، فتتندى عروق الشجر ، ويصعد بلطافته بواسطة حرارة الشمس إلى أعلى الشجر والنبات ، وهو من طبيعة المبوط .

ولما كانت الضرورة تدعوه إلى شربه لإمداده بالأغذية في أجوف الحيوان ، لينصرف إلى موضعه ، جعل لشاربه في شربه لذة عند حاجته إليه ، وقبولة به ، ويجد شاربه فيه نعيمًا وراحة . وجمله مزيلاً للأدران عن الأبدان ، والأوساخ عن الثياب وغيرها . وبالماء يبلل التراب فيصلح للبناء والأعمال ، وبه يرطب كل ما يبس مما لا يمكن استعماله يابساً ، وبه ترق الأشريبة فيسوغ شربها ، وبه تطفأ عاذبة النار ، وإذا وقع فيها فلا تلتهب فيه إذا ما أشرف الناس منها على ما يكرهون ، وبه تزول الغصة إذا أشرف صاحبها على الموت ؛ وبه يغتنسَّلَ التعب فيجد صاحبِه الراحة لوقته ؛ وبه تستقيم المطبوخات ، وجميع الأشياء التي لا تستعمل ولا تصلح إلا رطبة ، إلى غير ذلك من مآرب العباد التي لا غنى لهم عنها .

فانظر في عموم هذه النعمة ، وسهولة تناولها مع الغفلة عن قدرها ، ومع شدة الحاجة إليها ، فلو ضاقت لكدرت الحياة في الدنيا ، فعلم بهذا أن الله تبارك وتعالى أراد بإذنه وتسويه عمارة الدنيا بما فيها من حيوان ونبات ومعدن ، إلى غير ذلك من المنافق التي يقصر عنها لن يروم حصرها ؟ فسبحان المتفضل العظيم .

قال الله تبارك وتعالى : ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٌّ \* أَفَلَا يُؤْمِنُونَ ﴾<sup>(١)</sup> ؟ وقال سبحانه : ﴿ وَأَنْزَلَ لَكُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَإِنْبَثَنَّا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ \* مَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُنْسِتُوا شَجَرَهَا \* إِلَهٌ مَعَ اللَّهِ \* بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> .

انظر وفقك الله إلى ما من به سبحانه وتعالى على عباده بوجود الماء العذب ، الذي به حياة كلها من على وجه الأرض من حيوان ونبات ، فلو اضطر الإنسان إلى شربة منه ومنع منها لهان عليه أن يبذل فيها جميع ما يمكنه من خزانة الدنيا ، والعجب من غفلة العباد عن هذه النعمة العظيمة .

وانظر مع شدة الحاجة إليها كيف وسع سبحانه على العباد فيها ، ولو جعلها بقدر لضيق الامر فيها ، وعظم المخرج على كل من سكن

١ - الآية ٣٠ من سورة الأنبياء .

٢ - الآية ٦٠ من سورة النمل .

## الباب السابع

### في حكمة خلق الهواء

ثم انظر كيف تسير السفن بها ، وتنتقل بمحدوتها وهبوتها ، فتحمل ما فيها من أقاليم إلى أقاليم مما لم يخلق تلك الأشياء فيها ، فينتفع أهلها بها ، فلولا تنقلها بالهواء لم تكن تلك الأشياء إلا بواضعها التي خلقت فيها خاصة ، ولعسر نقلها بالدواب إلى غيرها من الأقاليم . والعباد ضرورات تدعوه إلى ما ينذر إلينه مما ليس عنده ، ومنافع يكثر تعدادها من طلب أرباح لمن يجلبها ويعلم فوائدها .

ثم انظر إلى ما في الهواء من اللطافة والحركة التي تتخلل أجزاء العالم ، فينقسي بحر كته عفن الأرض ، فلو لا لعنة المساكن ، وهلك الحيوان بالوباء والعلل . ثم انظر إلى ما يحصل منه من النفع في نقل السوافي والزمال إلى البساتين ، وقوية أشجارها بما ينتقل إليها من التراب بسبب حركة الهواء ، وتستر وجوه جبال بالسافي ، فيتمكن الزراعة فيه ، وما فضل إلى السواحل مما ينتفع الناس بسيبه ، وكل ذلك بحركة البحر بالهواء ، فيقذف البحر العنبر وغيره ، مما ينتفع به العباد في أمورهم .

ثم انظر كيف يتفرق المطر بسبب حركة الهواء ، فيقع على الأرض قطرات ، فلو لا حركة الهواء لكان الماء عند تزوله ينزل انصبابة واحدة فيهلك ما يقع عليه ، ثم يجتمع بلل قطرات فيجتمع أنهاراً وبخاراً على وجه الأرض من غير تضرر ، ويحصل بذلك مقصودهم على أحسن وجه ، فانظر إلى أثر رحمة الله ، فسبحان اللطيف بخلقه ، المدبر لملكه . ثم انظر إلى عموم هذه الرحمة وعظم نعمها ، وشمول هذه النعمة وجليل قدرها ، كما نبه المقول عليها بقوله تعالى :

قال الله تعالى : ﴿ وَأَرْسَلْنَا الرِّيَاحَ لَوَاقِعَ \* فَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَاسْقَيْنَاكُمُوهُ \* وَمَا أَنْتُ لَهُ بِخَازِنٍ ﴾ (١١) .

اعلم رحمك الله أن الهواء في خلقه تتخلله الرياح ، ولو لا ذلك هلك جميع حيوان البر ، وباستنشاقه تعتدل الحرارة في أجسام جميع الحيوانات ، لأنه لهم مثل الماء لحيوان البحر ، فلو انقطع عن الحيوان استنشاقه لانصرفت الحرارة التي في الحيوانات إلى قلبهما ، فكان هلاكها بسبب ذلك .

ثم انظر إلى الحكمة في سوق السحاب به ، فيقطع المطر بانتقال السحاب إلى موضع يحتاج إلى المطر فيه للزراعة ، فلو لا لطف الباري بخلق الرياح لثقلت السحاب وبقيت راكدة في أماكنها ، وامتنع انتفاع الأرض بها .

١ - الآية ٢٢ / من سورة العجر .

الأدوية البشعة الكريهة ليصلح جسمه ، ويصح ما يفسد منه ،  
قال الله تعالى : ﴿ وَلَكِنْ يُنَزَّلُ بِقَدَرٍ مَا يَشَاءُ \* إِنَّهُ بِعِبَادِهِ  
خَبِيرٌ بَصِيرٌ ﴾<sup>(١)</sup> .



﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاهَ لَكُمْ مِنْهُ شَرَابٌ \*  
وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ تُسْبِّحُونَ \* يُنَبِّئُكُمْ بِهِ النَّرْزَعُ  
وَالزَّيْنُتُونَ وَالنَّخْيَلَ وَالْأَعْنَابَ وَمِنْ كُلِّ الشَّمْرَاتِ \*  
إِنَّ فِي ذَلِكَ آيَةً لِتَوْمِيَتَفَكِّرُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> .

ثم من تمام النعمة وعظيم الحكمة ، أن جعل سبحانه الصحو يتخلل نزول الغيث ، فصارا يتعاقبان لما فيه صلاح هذا العالم ، ولو دام واحد منها عليه لكان فساداً ، لأنّه إلى الأمطار إذا توالت وكثرت عفنت البقول والخضروات ، وهدمت المساكن والبيوت ، وقطعت السبل ومنعت من الأسفار ، وكثير من الحرف والصناعات ، ولو دام الصحو لجفت الأبدان والنبات وعفن الماء الذي في العيون والأودية ، فأضر ذلك بالعباد ، وغلب اليأس على الهواء فأحدث ضرراً آخر من الأمراض ، وغَلَّتْ بسيبه الآقوات ، وبطل المرعى ، وتعدّ على النحل ما يهدونه من الرطوبة التي يرعاها على الأزهار .

وإذا تعاقبا - للصحو والمطر - على العالم اعتدل الهواء ، ودفع كل منها ضرر الآخر ، فصلحت الأشياء واستقامت ، وهذا هو الغالب من مشيئة الله . فإن قيل قد يقع من أحدهما ضرر في بعض الأوقات ، فلنا قد يكون ذلك لتنبيه الإنسان بتضاد الأشياء على نعمة الله وفضله ورحمته وأنه هو الغالب ، فيتحصل لهم بذلك انجذار عن الظلم والعصيان ، لأنّه إلى من سقم جسمه احتاج إلى ما يلائمه من

١ - الآية ٢٧ / من سورة الشورى .

١ - الآيات ١١٠ و ١١١ من سورة النمل .

ثم انظر فيما يحتاج الناس إليه من الذهب ، والفضة والنحاس ، وال الحديد والرصاص والقزدير ، وغير ذلك . فلو لاها لم يكن شيء من الانتفاع من هذه الأشياء ، فهذا يذاب النحاس فتُعمل منه الأواني وغيرها ، وقد نبه الله تعالى على مثل ذلك بأنها نعمة توجب الشكر ، فقال تعالى : ﴿أَعْمَلُوا أَلَّا دَأْوِدَ شُكْرًا \* وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِي الشُّكُور﴾<sup>(١)</sup> . وبهذا يلين الحديد ، فيعملون به أنواعاً من المنافع والآلات للحروب ، مثل الدروع والسيوف ، إلى غير ذلك مما يطول مقداره ، وقد نبه الله تعالى على مثل هذا فقال : ﴿وَأَنْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَاسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعٌ لِلنَّاسِ﴾<sup>(٢)</sup> ؛ وقال تعالى : ﴿لِتُخْصِنُوكُم مِّنْ بَاسِكُمْ فَهَلْ أَنْتُمْ شَاكِرُون﴾<sup>(٣)</sup> ؟ ومن الحديد يعمل آلات للحرث والمحاصد ، وآلات لا تتأثر بالنار ، وآلات يطرق بها ، وآلات لقطع الجبال الصماء ، وآلات لنجارة الأخشاب مما يكثر تعدادها ، فلو لا لطف الله سبحانه بخلق النار لم يحصل من ذلك شيء من المنافع ، ولو لاها لما كان يتمنى للخلق من الذهب والفضة نقود ولا زينة ولا منفعة ، ول كانت هذه الجواهر معدودة من جملة الأتربة .

ثم انظر إلى ما جعل الله تعالى في النار من الفرح والتروح عندما تخشى ظلمة الليل ، فيستضيئون بها ، ويهدون بنورها في جميع

## الباب الثامن

### في حكمة خلق النار

قال الله تعالى : ﴿أَفَرَأَيْتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ \* إِنْتُمْ أَنْشَأْتُمْ شَجَرَاتًا أَمْ نَحْنُ الْمُنْشَأُونَ \* نَحْنُ جَعَلْنَاهَا تَذَكِّرَةً وَمَتَاعًا لِلْمُقْنَوِينَ \* فَسَبِّحْ بِإِنْسَمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ﴾<sup>(٤)</sup> .

اعلم وفقنا الله وإياك : أن الله خلق النار ، وهي من أعظم النعم على عباده ، ولما عالم سبحانه وتعالى أن كثرتها وبشتها في العالم مفسدة ، جعلها الله بحكمته محصوره ، حتى إذا احتاج إليها وجدت واستعملت في كل أمر يحتاج إليها فيه . فهي غزونية في الأجسام ، ومنافعها كثيرة لا تحصى ، فمنها ما تصلحه من الطعام والأشربة التي لو لاها لم يحصل فيها نضج ولا تركيب ولا اختلاط ، ولا صحة هضم لمن لا يستعملها في أكل وشرب ، فانظر لطف الباري سبحانه في هذا الأمر المهم .

١ - الآية ١٣ / من سورة سباء .

٢ - الآية ٢٥ / من سورة الحديد .

٣ - الآية ٨٠ / من سورة الانبياء .

## في حكمة خلق الإنسان

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُلَالَةٍ مِّنْ طِينٍ \* ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ \* ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً \* فَخَلَقْنَا الْمُلْكَةَ مُضْفَةً \* فَخَلَقْنَا الْمُضْفَةَ عَظَاماً \* فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ لَحْيَماً \* ثُمَّ أَنْشَأْنَاهُ خَلْقَاهُ أَخْرَى \* فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالقِينَ \* ثُمَّ إِنَّكُمْ بَعْدَ ذَلِكَ لَمْ يَمِيتُونَ \* ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ تُبْعَثُرُونَ ﴾<sup>(١)</sup> .

اعلم وفتك الله تعالى : أن الله عز وجل لما سبق في علمه خلق بني آدم وبشّهم في هذه الدار وتکلیفهم فيها للبلوى والاختبار ، خلقهم سبحانه متناصلين بعضهم من بعض ، فخلق سبحانه الذكر والأنثى ، وألقى في قلوبهم الحبّة والدواعي ، حتى عجزوا عن الصبر ، وعدمو الحيلة في اجتناب الشهوة ، فساقتهم الشهوة المقطورة في خلقهم إلى الاعتناء ، وجعل الفكرة تحرك عضواً مخصوصاً به إلى إيداع الماء

١ - الآيات ١٦ - ١٢ / من سورة المؤمنون .

أحواهم من أكل وشرب ، وتهيد مراقد ، ورؤيه ما يؤذيهم ، ومؤانسة مرضاهم ، والعمل عليها برأ وبحراً ، فيجدون بوجودها أنساً ، حتى كان الشمس لم تغب عن أفقهم ، ويدفعون بها ضرر الشلوچ ، والرياح الباردة ، ويستعينون بها في الحروب ، ومقاومة حصون لا يملك إلا بها ؛ فانظر ما أعظم قدر هذه النعمة التي جعل سبحانه حكمها بأيديهم ، إن شاءوا خزنوها ، وإن شاءوا أبرزوها .



وجعل شعر الرأس واللحية قابلاً للزيادة والتقص ، فيفعل فيها ما يقصد به الجمال من غير تشويه .

ثم انظر إلى **القمر والأسنان** ، وما في ذلك من **الحكم** ، فجعل الشفتين سرّاً للقمر ، كأنها باب يغلق وقت ارتفاع الحاجة إلى فتحه ، وهو سرّ على اللثة والأسنان ، مفید للجمال ، فلو لاها لتشوهت الخلقة ، وما معينان على الكلام **كوالسان** للنطق والتغيير عما في ضمير الإنسان ، وتقليل الطعام ، وإلقائه تحت الأرض حتى يستحكم مرضه ، ويسهل ابتلاعه .

ثم جعل **الأذنان** أعداداً مفترقة ، ولم تكن عظماً واحداً ، فإن أصاب بعضها ثلثم انتفع بالباقي ، وجمع فيها بين النفع والجمال ، وجعل ما كان منها معملاً زائداً الشعب حتى تطول مدة مع الصنف الذي تحته ، وجعلها صلبة ليست كعظام البدن لدعاء الحاجة إليها على الدوام ، وفي الأرض من كبر وتسرييف لأجل الحاجة إلى درس الغذاء ، فإن المضن هو المضم الأول ، وجعلت الشفاه والأنياب لقطيع الطعام ، وجالاً للقمر ، فأحكם أصولها ، وحدد ضرورتها ، وبيّن لونها مع حمرة ما حولها ، متساوية الرءوس ، متناسبة التركيب ، كأنها الدر المنظوم .

ثم انظر كيف خلق في القمر نداوة محبوسة ، لا تظهر إلا في وقت الحاجة إليها ، فلو ظهرت وسالت قبل ذلك لكان تشويهاً للإنسان ، فجعلت ليبل بها ما يمضغ من الطعام حتى يسهل تسويته من غير عنق ولا ألم ، فإذا فقد للأكل عدلت تلك النداوة الزائدة التي خلقت

في القرار المُكَبِّن ، الذي يخلق فيه الجنين ، فاجتمعت فيه النطفة من سائر البدن ، وخرجت ماء دافقاً مندفعاً بين الصلب والترائب بحركة مخصوصة ، فانتقلت بسبب الأفلاج من باطن إلى باطن ، فكانت مع انتقالها باقية على أصلها ، لأنها ماء مهين ، أدنى شيء يباشرها يفسدهها ، وغير أصلها ومزاجها ، فهي ماء يختلط جميعه بنسب تستوي فيه أجزاءه ، لا تفاوت فيها بحال ، فخلق سبحانه منه الذكر والأئم بعد تقبّله من النطفة إلى العلقة ، إلى المضفة إلى العظام ، ثم كساها **اللحم** ، وشدها بالأعصاب والأوتار ، ونسجها بالعروق ، وخلق **الأعضاء** وركبها : فدوّر سبحانه الرأس ، وشق فيها السمع والبصر ، الأنف والفم ، وسائر المنافذ :

فجعل لغيري البصر ، ومن العجائب سرٌّ كونها مبصرة للأشياء ، وهو أمر يعجز عن شرحه ، وركبها من سبع طبقات ، لكل طبقة صفة وهيئه مخصوصة بها ، فلو فقدت طبقة منها أو زالت لتعطلت عن الإبصار . وانظر إلى هيئه الأشفار التي تحيط بها ، وما خلق فيها من سرعة الحركة لتقي العين مما يصل إليها مما يؤذيها من غبار وغيرها ، فكانت الأشفار منزلة باب يفتح وقت الحاجة ، وينغلق في غير وقتها ، ولما كان المقصود من الأشفار جمال العين والوجه جعل شعرها على قدر لا يزيد زيادة تضر بالعين ، ولا ينقص نقصاً يضر بها . وخلق في مائتها ملوحة لقطيع ما يقع فيها ، وجعل طرفيها منخفضين عن وسطها قليلاً ، لينصرف ما يقع في العين لأحد الجانبين . وجعل الحاجبين جالاً للوجه ، وستراً للعينين ، وشعرها يشبه الأهداب في عدم الزيادة المشوهة .

الحركات والتقطيعات ، فيقطع الصوت في مجاري مختلفة ، تختلف بها الحروف لتسع طرق النطق . وجعل الحجرة مختلفة الأشكال في الضيق والسعّة ، والخشونة والملasse ، وصلابة الم Johor ورخاؤته ، والطول والقصر ، حتى اختلفت بسبب ذلك الأصوات ، فلم يتتشابه صوتان ، كما خلق بين كل صورتين اختلافاً ، فلم تتشبه صورتان ، بل يظهر بين كل صورتين فرقان ، حتى يميز السامع بعض الناس عن بعض ب مجرد الصوت ، وكذلك يظهر بين كل شخصين فرقان ، وذلك لسر التعارف ، فإن الله تعالى لما خلق آدم وحواء خالفاً بين صورتيها ، فخلق منها خلقاً جعله مخالفًا لخلق أبيه وأمه ، ثم توالي الخلق كذلك لسر التعارف .

ثم انظر خلق اليدين ، يهدى إلى جلب المقاصد ودفع المضار ، وكيف عرض الكف وقسم الأصابع بتأمل ، وجعل الأربعه في جانب والإبهام في جانب ، فيدور الإبهام على الجميع ، فلو اجتمع الأولون والآخرون ، على أن يستطيعوا بدقائق الفكر وجهًا آخر عن وضع الأصابع ، سوى ما وضع عليه من بعد الإيهام عن الأربعه ، وتقاوت الأربعه في الطول ، وترتيبها في صف واحد لم يقدروا على ذلك ، وبهذا الوضع صالح القبض والإعطاء ، فإن بسطتها كانت طبقاً يضع عليه ما يريد ، وإن جمعها كانت آلة يضرب بها ، وإن ضمها شيئاً غير قائم كانت مفرقة له ، وإن بسطها وضم أصابعه كانت مجرفة .

ثم خلق الأظفار على رؤوسها زينة للأتأمل ، وعما لها من وراءها حتى لا تضعف ، ويلقطر بها الأشياء الدقيقة التي لا تتناولها الأنامل لولاتها ، و يجعلها حبيبة عند الحاجة إلى ذلك .

للترطيب ، ويفي منها ما يبل الدهن والحق ، لتصوير الكلام ، وللألا الفم ، فإن جفافه مهلك للإنسان .

ثم انظر إلى رحمة الله ولطفه : إذ جعل للأكل لذة الأكل ، فجعل الذوق في اللسان وغيره من أجزاء الفم ، ليعرف بالذوق ما يوافقه ويلاعنه من المندوز ، فيجد في ذلك راحة في الطعام والشراب إذا دعت حاجة إلى تناوله ، وليتجنب الشيء الذي لا يوافقه ، ويعرف بذلك حد ما تضل الأشياء إليه في الحرارة والبرودة .

ثم إن الله تعالى شقَّ السمع ، وأودعه رطوبة مرة ، يحتفظ بها السمع من ضرر الدود ، ويقتل أكثر الهوام الذين يلجمون السمع ، وحفظ الأذن بصفة لتجمع الصوت فترده إلى صاحبها ، وجعل فيها زيادة حس ، لتحسن بما يصل إليها ما يؤذها من هوام وغيرها ، وجعل فيها تعوييجات ليطرد فيها الصوت ، ولتكثُر حركة ما يدب فيها ، ويطول طريقه ، فيتأثر وينتبه صاحبها من النوم .

ثم انظر إلى ادراك المشمومات بواسطة ولوح الهواء ، وذلك سر لا يعلم حقيقته إلا الباري سبحانه ، إلى غير ذلك . ثم انظر كيف رفع الأنف فأحسن شكله ، وفتح منخريه ، وجعل فيها حاسة الشم ، ليستدل باستنشاقه على روائح مطاعمه ومشاربه ، وليتنعم بالروائح العطرة ، ويتتجنب الخائب القدرة ، وليستنشق أيضاً روح الحياة غذاءً لقلبه ، وتزويمًا لحرارة باطنه .

ثم خلق الحجرة ، وهي أنها لخروج الأصوات ، ودور اللسان في

ومن الآخر نقر أَغائِصَةً فيها ، توافق الأشكال الزوائد لتدخل فيها وتطبّق ، فصار الإنسان إذا أراد أن يحرك شيئاً من جسده دون غيره لم يتّنّع عليه ، فلولا حكمة خلق المفاصل لتعذر عليه ذلك .

ثم انظر كيف جعل خلق الرأس مركباً من خمسة وخمسين عظماً مختلفة الأشكال والصور ، وألف بعضاً إلى بعض ، بحيث استوت كرّة الرأس كأُخرى ، فمنها ستة تختص بالقحف<sup>(١)</sup> ، وأربعة وعشرون للثني<sup>(٢)</sup> الأعلى ، واثنان للحي الأسفل ، والباقي من الأسنان بعضاً عريض يصلح للطعن ، وبعضاً حاد يصلح للقطع .

ثم جعل الرقبة مركز الرأس فركبها من سبع خرزات محوّقات مستديرات ، وزيادات ونقصان ، لينطبق بعضاً على بعض ويطول ذكر الحكمة فيها . ثم ركب الرقبة على الظهر من أسفل الرقبة إلى منتهى عظم العجز من أربعة وعشرين خرزة ، وعظم العجز ثلاثة أخرى مختلفة ، ووصل به عن أسفله العصعص ، وهو مؤلف من ثلاثة أخرى ، ثم وصل عظام الظهر بعظم الصدر وعظم الكتف ، وعظم اليدين ، وعظم العانة ، وعظم العجز ، وعظم الفخذين والساقيين ، وأصابع الرجلين . فجعل جملة عدد العظام في بدن الإنسان مائتي عظم وثمانية وأربعين عظماً ، سوى العظام الصغيرة التي حشى بها خلل المفاصل .

١ - القحف : أعلى الدماغ (الصباح النير للمغربي ٦٤ / ٢) .

٢ - الحي : عظم الحنك ، وهو الذي عليه الإنسان (الصباح النير للمغربي ٩٣ / ٢) .

فانظُر أَقْلَى الأشياء في جسمه لو عُدِّمَها وظهرت به حكمة لكان أضعف الخلق ، وأعجزهم عن دفع ما يؤلمه ، وجلب ما ينفع به في ذلك ، ولم يقم له غير الظفر مقامه في حكمة جسده ، لأنّه مخلوق لذلك ولغيره ، فهو لا صلب كصلابة العظام ، ولا رخو كرخاوة الجلد ، يطول ويختنق ، ويُقص ، ويقص ، ويقتصر مثل ذلك . ثم جعله يهتدى به إلى الحك في حالة نومه ويقطنه ، ويقصد الواقع إلى جهتها من جسده ، ولو احتاج إلى غيره واستعان به في حكمها لم يعثر الغير على مواضع الحاجة إلا بعد طول وتعب .

ثم انظر كيف مَدَ منه الفخذ والساقي ، وبسط القدمين ، ليتمكن بذلك من السعي ، وزين القدمين بالأصابع ، وجعلها زينة وقوّة على السعي ، وزين الأصابع أيضاً بالأظفار ، وقوّاها بها .

ثم انظر كيف خلق الله هذا كله من نطفة مهيبة ، ثم خلق منها عظام جسده ، فجعلها أجساماً قوية صلبة ، لتكون قواماً للبدن وعماداً له ، وقدرها تبارك وتعالى بمقادير مختلفة وأشكال متناسبة ، فمنها صغير وطويل ، ومستدير ومحور ، ومصمت وعربيض ودقيق . ثم أودع في أنساب هذه العظام المخ الرقيق ، مساناً لصلحتها وتقويتها ، ولما كان الإنسان يحتاجاً إلى جملة جسمه وبعض أعضائه لتردد़ه في حاجاته ، لم يجعل الله سبحانه عظامه عظماً واحداً ، بل عظاماً كثيرة وبيّنها مفاصل ، حتى تتسير بها الحركة ، فقدر شكل كل واحدة منها على قدر وفق الحركة المطلوبة بها ، ثم وصل مفاصلها ، وربط بعضها ببعض ، بأوتار أثبتتها بأحد طرفي العظم ، وألصق الطرف الآخر كالرباط ، ثم خلق في أحد طرفي العظم زوائد خارجة منها ،

ثم انظر من حيث الجملة إلى ظاهر الإنسان وباطنه ، فتجده مصنوعاً صنعة بحكمة تقضي منها العجب ، وقد جعل سبحانه أعضاءه تامة بالغذاء ، والغذاء متواز عليها ، لكنه تبارك وتعالى قدّرها بقدر لا ي تعدّها ، بل يقف عندها ولا يزيد عليها ، فإنها لو تزايدت بتوازي الغذاء عليها لعظمت أبدان بني آدم ، ونفت عن الحركة ، وعطلت عن الصناعات اللطيفة ، ولا تناولت من الغذاء ما يناسبها ، ومن اللباس كذلك ، ومن المساكن مثل ذلك ، وكان من بلين الحكمة وحسن التدبير وقوفها على هذا الحد المقدر ، رحمة من الله ورفقاً بخلقه ، فإذا وجدت هذا كله صنعة الله من قطرة ماء ، فما ظنك بصنعته في ملائكة السموات والأرض ، وشمسمها وقمرها وكواكبها ؟ وما حكمته في أقدارها وأشكالها ؟ وأعدادها وأوضاعها ؟ واجتمع بعضها وافتراق بعضها ، واختلاف صورها ، وتفاوت مشارقها ومغاربها ؟ فلا تظن أن ذرةً في السموات والأرض ، وسائل عالم الله ينفك عن حكمَ ، بل ذلك مشتمل على عجائب وحكمة لا يحيط يحيط بها إلا الله سبحانه وتعالى ، ألم تسمع قوله سبحانه وتعالى : ﴿أَنْتَ أَشَدُ خَلْقًا أَمِ السَّمَاوَاتِ بَنَاهَا﴾<sup>(١)</sup> ؟ إلى آخر ما نبه به تعالى<sup>(٢)</sup> .

وتأمل لو اجتمع الإنس والجن على أن يخلقا للنطفة سمعاً وبصراً

١ - الآية ٤٧ / من سورة النازعات .

٢ - الآيات الكريمة : « أَنْتَ أَشَدُ خَلْقًا أَمِ السَّمَاوَاتِ بَنَاهَا . رُفِعَ سُكُنُهَا فَوَاهَا . وَأَغْطَشَ لِيَلَهَا وَأَخْرَجَ ضَحَاهَا . وَالْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَاهَا . أَخْرَجَ مِنْهَا مِاءَهَا وَمَرْعَاهَا . وَالْجِبالَ أَرْسَاهَا . مَتَاعًا لَكَ وَلَانَامَكَ » .  
النازعات / ٤٧ - ٤٨ .

فانظر كيف خلق الباري سبحانه وتعالى ذلك كله من نطفة رقيقة سخيفة ، والمقصود من ذكر أعدادها تعظيم مدبرها وحالتها ، وكيف خلقها وخالف بنى أشكالها ، وخصّها بهذا القدر الخصوص ، بحيث لو ازداد فيها عظم واحد لكان وبالاً ، واحتاج الإنسان إلى قلمه ، ولو نقص منها واحد لاحتاج الإنسان إلى جبره ، وجعل سبحانه وتعالى في هذا الخلق عبرة لأولي الأ بصار ، وآيات بينات على عظمته وجلاله ، بتقديرها وتصويرها .

ثم انظر كيف خلق سبحانه آلات لتحريك العظام ، وهي العضلات ، فخلق في بدن الإنسان خمسين وتسعة وعشرين عضلة ، والعضلة مركبة من لحم وعصب ، ورباط وأغشية ، وهي مختلفة المقadir والأشكال ، بحسب اختلاف مواضعها وحاجاتها ، فأربعة وعشرون منها لحركة العين وأجنفانها ، بحيث لو نقصت منها واحدة اختل أمر العين ، وهكذا لكل عضو عضلات بعدد يناسبه وقدر يوافقه .

واما أمر الأعصاب والعروق والأوردة والشرايين ، ومنابتها وسعتها فأعجب من هذا ، وشرحه يطول . ثم عجائب ما فيه من المعاني التي لا تدرك بالحواس أعظم .

ثم انظر إلى ما شرف به (الإنسان) وخصّص في خلقه ، بأنه خلق ينتصب قائماً ، ويستوي جالساً ، ويستقبل الأمور بيديه وجوارحه ، ويمكّنه العلاج والعمل ، ولم يخلق مكبوباً على وجهه كعدة من الحيوانات ، إذ لو كان كذلك لما استطاع هذه الأعمال .

ولا يحتاج المولود إلى ما يبيّن له ذلك ، لا بوعظ ولا تنبيه ، بل ذلك في الطياع إلى وقت حاجة المولود إلى الإغاثة في غذائه ، ولو لا ذلك لنفترت الأمهات عنه من شدة التعب ، وكلفة التربية . حتى إذا استد جسمه وقويت أعضاؤه الظاهرة والباطنة لفضم الغذاء ، فحينئذ أنيت له الأسنان عند الحاجة إليها لا قبل ذلك ولا بعده .

ثم انظر كيف خلق الله فيه التمييز والعقل على التدرج إلى حين كماله وبلغه ، وانظر فكّر في سرّ كونه يولد جاهلاً غير ذي عقل وفهم ، فإنه لو كان ولد عاقلاً فيها لأنكر الوجود عند خروجه إليه ، حتى يبقى حيراً نائماً العقل ، إذ رأى ما لا يعرف ، وورد عليه ما لم يره ولم يعهد مثله . ثم كان يجد غضاضة أن يرى نفسه محبولاً وموضوعاً معيشياً بالآخرق ، ومستجبي في المهد ، مع كونه لا يستغنى عن هذا كله ، لرقة بدنـه ورطوبته حتى يولد . ثم كان لا يوجد له من الرقة والحلابة والمحبة في القلوب ما يوجد للصغير ، لكثرـة اعـراضـه بـعـقلـة ، و اختيارـه لنفسـه ، فتبينـ أن زـيـادةـ العـقـلـ وـالـفـهـمـ فـيهـ عـلـىـ التـدـرـيـجـ أـصـلـحـ بـهـ (١) . أـفـلاـ يـرىـ كـيـفـ أـقـامـ اللهـ كـلـ شـيـءـ فـيهـ مـنـ الخـلـقـ عـلـىـ غـاـيـةـ الحـكـمةـ وـطـرـيقـ الصـوـابـ ؟ـ وـأـعـلـمـ تـقـلـبـ الـخـطاـ فيـ دـقـيـقـةـ وـجـلـيلـةـ ؟ـ

ثم انظر فيما إذا اشتد ، خلق فيه طريقاً وسبباً للتناسل ، وخلق في وجهه شعراً يميزه عن شبه الصبيان والنسوان ، ويحمله ويستر به

١- وفي ذلك يقول الله تعالى : « رَأَيْتُ أَخْرَجُكُمْ مِنْ بَطْوَنِ أُمَّهاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا \* وَجَلَّ لَكُمُ السَّمْعُ وَالْأَبْصَارُ وَالْأَفْنَدَةُ لِمَلِكِكُمْ تَشْكُرُونَ ». (التحليل / ٧٨)

وحياة لم يقدروا على ذلك ؟ فانظر كيف خلقها سبحانه في الأرحام ، وشكلها فأحسن تشكيلها ، وقدرها فأحسن تقديرها ، وصورها فأحسن تصويرها ، وقسم أجزاءها المتشابهة إلى أجزاء مختلفة ، فأحكم العظام في أرجائها ، وحسن أشكال أعضائها ، ورتب عروقها وأعصابها ، ودبر ظاهرها وباطنها ، وجعل فيها مجرى لغذائها ، ليكون ذلك سبباً لبقاءها مدة حياتها ، ثم كيف رتب الأعضاء الباطنة ، من القلب والكبد ، والمعدة والطحال ، والرئة والرحم ، والثانية والأمعاء ، وكل عضو بشكل مخصوص ، ومقدار مخصوص لعمل مخصوص ، فجعل المعدة لنضج الغذاء عصباً متيناً شديداً ل حاجتها إلى ذلك ، وبذلك يمكن تقطيعه وطحنه ، وجعل طحن الأضراس أولأ معيناً للمعدة على جودة طحنه وهضمه . وجعل الكبد لإحالة الغذاء إلى الدم ، فيجذب منه إلى كل عضو من الغذاء ما يناسبه ، فغذاء العظم خلاف غذاء اللحم ، وغذاء العروق خلاف غذاء الأعصاب ، وغذاء الشعر خلاف غذاء غيره ؛ وجعل الطحال والمرارة والكلية لخدمة الكبد ، فالطحال لجذب السوداء ، والمرارة لجذب الصفراء ، والكلية لجذب الماء عنه ، والثانية لقبول الماء عن الكلية ، ثم يخرجه في مجرى الاحليل ؛ والعروق لاتصال الدم منها إلىسائر أطراف البدن ، وجعل جوهرها أدق من جوهر اللحم ، لتصون الدم وتحصره ، فهي بنزلة الظروف والأوضاع .

ثم انظر كيف دبره في الرحم ، ولطف به ألطافاً يطول شرحاً  
ولا يستكمل العلم بحملتها إلا خالقها ، ويعجز الواعظ عن وصف ما  
وصل إليه نظره من ذلك ، فمن ذلك جعله فيه لا يحتاج إلى استدعاة ،

الذى أريد منها ؟ فالعينان للأهتمام بالنظر ، واليدان للعلاج والمخذف والدفع ، والرجلان للسعى ، والمعدة لضم الطعام ، والكبد للتخلص والتمييز ، والفم للكلام ودخول الغذاء ، والمنافذ لدفع الفضلات ، وإذا تأملت كذلك مع سائر ما في الإنسان وجدته قد وضع على غاية الحكمة والصواب .

فكثُر في وصول الغذاء إلى المعدة حق تضجعه ، وتبعث صفوه إلى الكبد في عروق دفاق قد جعلت كالمصفاة للغذاء ، ولكيلا يصل إلى الكبد منه شيء غليظ خشن فيسكتها ، فإنها خلقت دققة لا تحمل القث ، فتقلبُه بإذن الله دماً ، وتنفذ به إلى سائر البدن في مجرى مهيبة لذلك ، فيصل إلى كل شيء من ذلك ما يناسبه ، من يابس ورخو وغير ذلك **﴿فَتَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾**<sup>(١)</sup> . ثم ينفذ ما يكون من خبيث وفضول إلى [أوعية]<sup>(٢)</sup> وأعضاء أعيدت لذلك كما ذكرنا قبل هذا ، فككونها كالأوعية لتحمل هذه الفضلات ، لكيلا تتشر في البدن فتسقيمه .

ثم أنظر هل تجده في خلق البدن شيئاً لا معنى له ؟ هل خلق البصر إلا ليدرك الأشياء والألوان ؟ فلو كانت الألوان ولم يكن بصر يدركها ، هل كان في الألوان منفعة ؟ ولو لم يكن خلق الأ بصار نور خارج عن نورها ما كان ينتفع بالبصر . وهل خلق السمع إلا ليدرك الأصوات ؟ فلو كانت الأصوات ولم يكن سمع يدركها لم يكن في الأصوات منفعة ، وكذلك سائر الحواس .

١ - الآية ٦٤ / من سورة غافر .

٢ - في الامر [متقابل] ولم أجدهما في المصباح المنبر .

غضون وجهه عند شيخوخته ، وإن كانت أنثى أبقى وجهها نقائماً من الشعر ، لتبقى لها بهجة ونضارة تحرك الرجال ، لما في ذلك من بقاء النسل .

فكثُر الآن فيما ذكرناه ودبّره سبحانه في هذه الأحوال المختلفة ، هل ترى مثل هذا يمكن أن يكون مهماً ؟ أرأيت لو لم يجر له الدم غذاء وهو في الرحم ؟ ألم يكن يذوي ويهلك ويحيف النبات إذا انقطع عنه الماء ؟ ولو لم يزعجه المخاض عند استكماله ، ألم يكن يهلك ببقائه في الرحم هو وأمه ؟ ولو لم يوافقه اللبن عند ولادته ، ألم يكن يموت جوعاً وعطشاً ؟ أو يغدو بما لا يوافق ولا يصلح عليه بدنه ؟ ولو لم يخلق له الأسنان في وقتها ، ألم يكن يمتنع عليه مضاع الطعام وازدراده ؟ ويقيم على الرضاع ولا يستند جسمه ؟ ولو لم يخرج له شعر الوجه ليقي في هيئة النساء والصبيان ؟ فلا ترى له هيبة ولا جلاً ولا وقاراً ؟ ومن ذا الذي يرصده حتى يوفيه بكل هذه المأرب في وقتها إلا الذي أنشأه بعد أن لم يكن شيئاً مذكوراً<sup>(١)</sup> ؟ وتفضل عليه ، ومن عليه بكل هذه النعم ؟

فكثُر في شهوة الجماع الداعية لاحيائه ، والآلة الموصلة إلى الرحم النطفة ، والحركة الموجبة لاستخراج النطفة ، وما في ذلك من التدبير الحكيم . ثم فكر في جملة أعضاء البدن ، وتهيئة كل عضو فيها للأرب<sup>(٢)</sup>

١ - قال تعالى : « هل أتى على الإنسان حين من الدهر لم يكن شيئاً مذكوراً . إنما خلقنا الإنسان من نطفة أم شاجة نبتليه فجعلناه تمثيراً . إنما هدیناه السبيل إما شاكراً وإما كفوراً » الانسان / ١ - ٣ .

٢ - الأرب : الحاجة (المصباح المنير للمقربي ١ / ٧) .

وان تكلم منها جميعاً بكلام واحد كان أحدهما فضلاً لا يحتاج إليها ،  
وان تكلم من أحدهما بخلاف ما يتكلم به من الآخر لم يدر السامع  
مراده من ذلك ، وأما الذي يأخذ به السامع فهو ما كان واضحًا .

واليدان خلقتا أزواجاً ، ولو لم يكن للإنسان خير في أن يكون  
يلم بيد واحدة ، لاختل ما يعالجه من الأمور ، فإنك ترى من شئت  
إحدى يديه ما يكون عنده من النقص ، وان يكلف بشيء لم يحكيمه ،  
ولا يبلغ فيه ما يبلغ صاحب اليدين ؛ وحكمة الرجلين ظاهرة .

فكّر في تهيئة الآت الصوت ، فالحنجرة كالأنبوبة لخروج الصوت ،  
والسان والشفتان والأسنان لإصاغة الحروف . والفم ؟ ألا ترى أن  
من سقطت أسنانه أو أكثرها كيف يحصل الخلل في كلامه ؟ ثم انظر  
إلى ما في الحنجرة من المتفعة لسلوك النسيم منها إلى الرئة ، فتروح على  
الفؤاد بهذا النفس المتتابع . وما في اللسان من تقليب الطعام ، واعانته  
على تسويغ الطعام والشراب . وما في الأسنان من المعاونة أيضاً ، ثم  
هي كالمُسند للشفتين ، تمسكها وتدعها من داخل الفم ، وبالشفتين  
يرتشف الشراب حتى يكون ما يدخله إلى الجوف بقصد ، وبقدر  
ما يخشاه الإنسان . ثم هما على الفم كالباب .

فقد تبين لك أن كل عضو من هذه الأعضاء ينصرف إلى وجوه من  
المأرب ، وضرورب من المصالح ، وإن زاد أفسد ، وإن نقص أفسد ،  
ذلك تقدير العزيز العليم .

فكّر في المِعَاجْ ، إذا كُشف عنه فإنك تجده قد لف بعضه  
فوق بعض ، ليصونه من الأعراض ، وأطبقت عليه المجمحة ، والشعر

فكّر في أشياء جعلت بين الحواس والمحسوسات لا يتم الحس إلا  
بها ، منها : الضياء والهواء ، فلو لم يكن ضياء تظهر فيه البصرات  
لم يدركها البصر ، ولو لم يكن هواء يوصل الصوت إلى السمع لم يكن  
السمع يدرك الصوت .

فكّر في مِنْ عدم البصر والسمع وما يناله من الخلل ، فإنه لا ينظر  
أين يضع قدمه ، ولا يدرى ما بين يديه ، ولا يفرق ما بين الألوان ،  
ولا يدرى بهجوم آفة أو عدو ، ولا سبيل له أن يتعلم أكثر الصناعات ؛  
وأما من عدم السمع فإنه يفقد روح الخطابة والمحاورة ، ويمتدم لذلة  
الأصوات المستحسنة ، واللحان المطربة ، وتعظيم المؤنة على من يخاطبه  
حق ينصرم منه ، ولا يسمع شيئاً من أخبار الناس وأحاديثهم ، حتى  
يصير كالغائب وهو شاهد ، وكالميت وهو حي ، وأما من عدم العقل  
 فهو أشرف من البهائم .

فانظر كيف صارت هذه الجوارح ، وهذه الأوصاف التي بها  
صلاح الإنسان محصلة ومبلاة لجميع مآربه ، ومتقدمة لجميع مقاصده ،  
وإذا فقد شيئاً اختل أمره وعظم مصابه ، ومن بلي بفقد شيء منها  
 فهو تأديب وموعظة ، وتعريف بقدر نعمة الله في حقه وحق أمثاله ،  
وينال بصبره على ذلك حظاً في الآخرة . فانظر إلى رحمة الله كيف  
توجد في المعطاء والمنع .

ثم فكر في الأعضاء التي خلقت أفراداً وأزواجاً ، وما في ذلك  
من الحكمة والصواب ، فالرأس مما خلق فرداً ، وإن كثيراً من الحواس  
قد حوتها رأس واحدة ، ولو زاد عليه شيء كان تقليلاً لا يحتاج إليه ،  
فإن كان قسمين : فإن تكلم واحدتها بقي الآخر معطلًا لا حاجة إليه ،

أنه من حسن التدبير في البناء أن يكون الخلاء في استر موضع في الدار؟ فلهذا اتّخذَ المندى المبيأ لقضاء حاجة الإنسان في استر موضع من جسده، مغيبٌ فيه، تلتقي عليه فخذاه بما عليها من اللعنة فتواريه به، ويختفي ذكره، وذلك مخصوص بالانسان لشرفه.

ثم انظر في خلق الشعر والأظفار لما كانا يطولان ، وفي تقصيرهما  
مصلحة ، جمالاً عديم الحس حتى لا ينال الانسان ألم عند التزيين  
بقصتها ، ولو لا هذه الحكمة لكان بين امرin : إما أن يدعها على حالها  
فيتشوه خلقه ، أو يزيل ذلك فيتآلم بإذاته ، ثم تفك في الشعور  
لو نبتت في الأعين لأعمت البصر ، أو في الفم لتغصت الأكل والشرب ،  
أو في راحة الكف لنقدت لذة اللسان وبعض الأفعال ، أو في الفرج  
لકدرت لذة الجماع ، مع قبول هذه الموضع لنباتها فيها . فسبحان  
المدبر المنعم بهذه النعم .

فانظر كيف قصد بهذا الخلق طريق الصواب وتجنب الخطأ والضرر، ثم فيما جبل عليه الإنسان من الاحتياج إلى المطعم والنوم والجماع، وما في ذلك من التدبير الحكيم، فقد جعل في طبعه حركاً يقتضيه ويستحبه، فالجوع والعطش يقتضي طلب الطعام الذي به حياته، وكذلك الشراب الذي به قوامه، والنوم فيه راحة للبدن وعموم القوى، والسبق يقتضي الجماع الذي به دوام النسل وبقاوه، فلو كان الإنسان إنما يتناول الطعام والشراب لمعرفته بالحاجة إليه، ولم يجد من طباعه ما يلتجئ إليه، لاستغل بأسباب ضرورته، فتنحل قواه ويهلك، كما أنه قد يحتاج إلى دواء يكرهه وفيه صلاحه، وليس في جبلته داعية له فتندفع عن تناوله، فيعرض أو يعوت. فكذلك

ستر لها وجال، ويبعد عنها ما يؤذها من حر وبرد وغير ذلك، فتحصن سبحانه وتعالى الدماغ هذا التحصين لعلمه بأنه مهم وأنه مستحق لذلك ، لكونه ينبوع الحسن .

ثم انظر كيف غيّبَ الفؤاد في جوف الصدر ، وكساه المدرعة التي هي غشاوة وأتقنها ، وحصته بالجوانح وما عليها من اللحم والمصب لشرفه ، وان ذلك هو اللائق به . ثم انظر كيف جعل في الحلق منفذين : أحدهما للصوت ، وهو الحلقوم الواصل إلى الرئة ، والآخر للغذاء وهو المريء الواصل إلى المعدة ، وجعل على الحلقوم طبقاً يمنع الطعام أن يصل إليه . ثم جعل الرئة مروحة الفؤاد لا "تغيّر ولا تخيل" ، تأخذ وتترد بغير كلفة ، لئلا تتعصّر الحرارة في القلب فتؤدي إلى التلف ، ثم ملأ الجلو هواء لهذه المصلحة ولغيرها .

ثم انظر كيف جعل لمنافذ البول والفايطة سراحاً يضيّطها ، لكي لا يحرّي جرياناً دائماً فيفسد على الإنسان عيشه ؟ ثم انظر كيف جعل لحم الفخذين كثيراً كثيفاً ، ليقي الإنسان من ألم الجلوس على الأرض ، كما يألم من الجلوس من نحْل جسمه وقلْ لمه إذا لم يكن بينه وبين الأرض حائل .

انظر لو كان ذكر الرجل مسخرياً أبداً ، كيف يصل الماء إلى  
موضع الخلق ، ولو كان مُنعتلاً أبداً كيف يكون حاله في تصرفاته  
وهو كذلك ؟ بل جعله مستوراً كأن لم تخلق له شهوة . ثم انظر أليس

والفجائع المغضبات ، وكان لا يُكَنْ أن يتوقع غفلة من ظالم ، ولا فترة ولا ذهولاً من حاسدة أو قاصد مضره ، فانظر كيف جعل الله فيه سبحانه الحفظ والنسيان وها متضادان ، وجعل للإنسان في كل منها ضرورياً من المصالح .

ثم انظر إلى ما خصّ به دون غيره من الحيوان من الحياة ، فلو لا لم تقبل العذرات ، ولم تقض الحاجات ، ولم يُقْرِنَ الضيف ، ولم يشر الجميل فيفعله ، ولا يتتجافى عن القبح فيتركه ، حق إن كثيراً من الأمور الواجبة إنما تفعل لسبب الحياة من الناس ، فقد الأمانات ، وتراعي حقوق الوالدين وغيرها ، ويفع عن فعل الفواحش ، إلى غير ذلك من أجل الحياة ، فانظر ما أعظم موقع هذه النعمة في هذه الصفة .

وانظر ما أنعم الله به من النطق الذي يميز به عنه البهائم ، فيعبر بما في ضيّره ، ويفهم عن غيره ما في نفسه . وكذلك نعمة الكتابة التي تفيد أخبار الماضين للباقين ، وأخبار الباقين للآتين ، وبها تخلد في الكتب للعلوم والأداب ، ويعلم الناس ذكر ما يحرى بينهم في الحساب والمعاملات ، ولو لا الكتابة لانقطعت أخبار بعض الأزمنة عن بعض ، ودرست العلوم ، وضاعت الفضائل والأداب ، وعظم الخلل الداخل على الناس في أمرهم بسبب عدمها . فإن قلت : إن الكلام والكتابة مكتسبة للإنسان ، وليس بأمر طبيعي ، ولذلك تختلف الخطوط بين عربي وهندي وروماني إلى غير ذلك ؛ وكذلك الكلام هو شيء تصلط عليه فإذا اختلف ؟ قلنا : ما به تحصل الكتابة من اليد والأصابع والكف المهيأ للكتابة ، والذهب والفكير الذي يهدي به ليس بفعل الإنسان ، ولو لا ذلك لم يكن ليكتب أبداً ، فسبحان

لو كان يفعل بالنوم ويدخله على جسمه باختياره ، لتشاغل عنه ببعض مهاراته فيهلك جسمه بالتشعب والنقص . وكذلك لو كان اقدامه على الجماع إنما هو لرغبة حصول الولد لانقطع النسل ، لما يعارضه من الأسباب المشغلة ، فانظر كيف جعل فيه بالطبع ما يضطره إلى حصول هذه الفوائد .

ثم انظر كيف رتّبت هذه القوى بهذا الترتيب المُعْجِب ؟ فصار البدن بما فيه ينزلة دار ملك فيها حشم ، وقوم موكلون بالدار ؛ فواحد لإمساء حوائج الحشم وإيراد ماء لهم ؛ وأخر لكتسح ما في الدار من الأقدار وأخراجه . فالمملّك في هذا المثل هو الخالق العليم سبحانه ، والدار هي البدن ، والجسم هي الأعضاء ، وال القوم في هذه القوى الأربع هي النفس ، وموقعها من الإنسان يعني الفكر والوهم ، والعقل والحفظ ، والغضب وغير ذلك . أرأيت لو نقص من الإنسان من هذه الصفات الحفظ وحده ؟ كيف يكون حاله ؟ وكان لا يحفظ حينئذ ماله وما عليه ، وما أصدر وما أورد ، وما أعطى وما أخذ ، وما رأى وما سمع ، وما قال وما قيل له ، ولم يذكر من أحسن إليه ولا من أساء له ، ولا من نفعه من ضرّة ، وكان لا يهتدى الطريق لو سلكه ، ولا لعلم ولو درسه ، ولا ينتفع بتحريره ، ولا يستطيع أن يعتبر من مضى .

فانظر إلى هذه النعم ، كيف موقع الواحدة منها ؟ فكيف جميعها ؟ وأعجب من نعمة الحفظ نعمة النسيان ، فلو لا النسيان ماسلاً الإنسان عن مصيبته ، فكان لا ينقصه له حسرة ، ولا يذهب عنه حقد ، ولا يستمتع بشيء من لذات الشهوات الدنيوية مع تذكر الآفات

لَوْ عُلِمَ مَدَةُ حَيَاةِ وَكَانَتْ قَصِيرَةً لَمْ تَهْنَأْ حَيَاةً ، وَلَمْ يَشْرُحْ لَوْجُودَ نَسْلٍ ، وَلَا لِعَمَارَةِ أَرْضٍ ، وَلَا لِفَيْرِ ذَلِكَ ، وَلَوْ عَلِمَا وَكَانَتْ طَوِيلَةً لَا نَهْمَكَ فِي الشَّهْوَاتِ وَتَعْدِي الْحَدَّودَ ، وَاقْتَحَمَ الْمَهْلَكَاتِ ، وَلَمْ يَجِزْ الْوَعَاظَةَ عَنْ إِيقَافِهِ وَزَجْرِهِ عَمَّا يَؤْدِي إِلَى اِتْلَافِهِ ، فَكَانَ فِي جَهَلِهِ بَدْءَةً عُمْرَهُ حَصْولُ الْخَوفِ بِتَوقُّعِ هَجْوَمِ الْمَوْتِ ، وَمِبَادِرَةُ صَالِحِ الْأَعْمَالِ قَبْلَ الْفَوَاتِ .

ثُمَّ انْظُرْ إِلَى مَا يَنْتَفِعُ بِهِ مَا فِيهِ مَصَالِحَهُ وَمَلَادِهِ مِنْ أَصْنَافِ الْأَطْعَمَةِ عَلَى اِخْتِلَافِ طَعُومِهَا ، وَأَصْنَافِ الْفَوَاكهِ مَعَ اِخْتِلَافِ أَنْوَاعِهَا وَبِهِجْتِهَا ، وَأَصْنَافِ الْمَرَاكِبِ لَيْرِ كَبِها وَيَحْصُلُ مَنَافِعَهَا ، وَطَيْورِ يَلْتَذَّ بِسَمَاعِهَا ، وَنَقْوَدِ وَجْوَاهِرِ يَقْتَنِيهَا ، وَيَصِلُّ بِهَا إِلَى أَغْرِاصِهِ ، وَيَحْدِهَا فِي مَهَاجِهِ ، وَعَاقِيرِ يَسْتَعْمِلُهَا لِحَفْظِ صَحَّتِهِ ، وَبِهِائِمِ لَمَّا كَلهُ وَلِغَيْرِ ذَلِكَ مِنْ أَمْوَارِهِ مِنْ حَرَثِ وَحْلِ وَغَيْرِ ذَلِكَ ، وَأَزْهَارِ وَغَيْرِهَا مِنَ الْعِطَرَيَاتِ يَتَنَعَّمُ بِرَوَانِيَّهَا وَيَنْتَفِعُ بِهَا ، وَأَصْنَافِ مِنَ الْمَلَابِسِ عَلَى اِخْتِلَافِ أَجْنَاسِهَا ، وَكُلَّ ذَلِكَ ثَرَةً مَا خَلَقَ فِيهِ مِنَ الْعُقْلِ وَالْفَهْمِ ، فَانْظُرْ مَاذَا رَكَبَ اللَّهُ فِيهِ مِنَ الْعَجَابِ .

وَمِنَ الْحَكْمَةِ الْبَالِغَةِ اِخْتِلَافُ الْعِبَادِ فِي تَلَئِكَ مَا يَنْتَفِعُ بِهِ بَنُوا آدَمَ ، لِيَتَمِيزَ مِنْهُمْ الْفَقِيرُ مِنَ الْفَنِيِّ ، فَيَكُونُ ذَلِكَ سَبِيلًا لِعَمَارَةِ هَذِهِ الدَّارِ ، وَيَشْتَغلُ النَّاسُ بِسَبِيلِ ذَلِكَ عَمَّا يَضْرِبُهُمْ فِي غَالِبِ الْأَحْوَالِ ، فَمِثَالُهُمْ فِي اِشْتَغْلَالِهِ بِمَثَالِ الصَّبِيِّ ، فَإِنَّهُ يَشْتَغلُ لِنَقْصِ عَقْلِهِ فِيهَا يَضْرِبُهُ نَفْسَهُ ، وَلَا يَتَرَفَّعُ فِيهِ كُلُّهُ فِرَاغَهُ وَبِالْأَعْلَى عَلَيْهِ .

وَكَمْ عَسَى أَنْ يَعْدُدَ الْعَادُ الْحِكْمَ وَاللَّطَافَ الَّتِي يَقْصِدُ بِهَا قَوْمَ

الْنَّعْمَ عَلَيْهِ بِذَلِكَ . وَكَذَلِكَ لَوْلَا الْلِسَانُ وَالنُّطُقُ الطَّبِيعِيُّ فِيهِ ، وَالْذَّهَنُ الْمَرْكَبُ فِيهِ لَمْ يَكُنْ لِيَتَكَلَّمُ أَبَدًا ، فَسُبْحَانَ الْمَنْعَمَ عَلَيْهِ بِذَلِكَ .

ثُمَّ اِنْظُرْ إِلَى حَكَمَةِ الْفَضْبِ الْمَلْوَقِ فِيهِ ، يَدْفَعُ عَنْ نَفْسِهِ بِهِ مَا يَؤْذِيَهَا ، وَمَا خَلَقَ فِيهِ مِنَ الْحَسْدِ ، فَبِهِ يَسْعَى فِي جَلْبِ مَا يَنْتَفِعُ بِهِ ، غَيْرُ أَنَّهُ مَأْمُورٌ بِالْاِعْتِدَالِ فِي هَذِينَ الْأَمْرَيْنِ<sup>(١)</sup> ، فَإِنَّ جَاوزَ الْحَدِيفَ فِيهَا التَّحْقِيقُ بِرَتْبَةِ الشَّيَاطِينِ ، بَلْ يَحِبُّ أَنْ يَقْتَصِرَ فِي حَالَةِ الْفَضْبِ عَلَى دَفعِ الضرَرِ ، وَفِي الْحَسْدِ عَلَى الْغَبِيَّةِ ، وَهِيَ اِرَادَةٌ مَا يَنْفَعُهُ مِنْ غَيْرِ مَضْرَةٍ تَلْحِقُ غَيْرَهُ .

ثُمَّ اِنْظُرْ مَا أَعْطَى وَمَا مَنَعَ ، مَا فِيهِ أَيْضًا صَلَاحَهُ ، فَنَّ ذَلِكَ الْأَمْلُ ، فَسَبِيلُهُ تَعْمَرُ الدُّنْيَا وَيَدُومُ النَّسْلُ ، لِيُرِثُ الْأَصْفَاءَ عَنِ الْأَقْوَيَاءِ مَنَافِعَ الْعَمَارَةِ ، فَإِنَّ الْأَنْسَانَ أَوَّلَ مَا يَخْلُقُ ضَعِيفٌ ، فَلَوْلَا أَنَّهُ يَحْدُ آثارَ قَوْمٍ أَحْلَوَا وَعَرَوَالِمْ يَكُنْ لَهُ حَلٌ يَأْوِي إِلَيْهِ ، وَلَا آلَهَ يَنْتَفِعُ بِهَا ، فَكَانَ الْأَمْلُ سَبِيلًا لِعَمَلِ الْحَاضِرِينَ مَا يَقْعُدُ بِهِ اِنْتِفَاعُ الْآتِينَ ، وَهَكُذا يَتَوَارَثُ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ .

**وَمَنْعَ الْأَنْسَانَ مِنْ عِلْمِ أَجْلِهِ وَمِبْلَغِ عُمْرِهِ لِمَصْلَحةِ ، فَإِنَّهُ**

---

١- أَيْ مَأْمُورٌ بِالْاِعْتِدَالِ فِي الْفَضْبِ وَالْحَسْدِ ، أَمَّا الْاِعْتِدَالُ فِي الْفَضْبِ :

فَالْمَرَادُ بِهِ ضَبْطُ النَّفْسِ عَنِ الْفَضْبِ ، كَمَا قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَيْسَ الشَّدِيدُ بِالصَّرْعَةِ ، وَلَا الشَّدِيدُ الَّذِي يُلْكِنُ نَفْسَهُ عَنِ الْفَضْبِ » ( رِوَايَةُ الْبَخَارِيِّ ) ( التَّرْغِيبُ وَالتَّرْهِيبُ لِلْمَنْذُرِيِّ ٥ / ١١٦ ) ؛ وَأَمَّا الْاِعْتِدَالُ فِي الْحَسْدِ فَالْمَرَادُ بِهِ هَذِهِ الْفَبِيَّةُ ، وَهِيَ تَقْنِي مِثْلَ مَا تَقْنِي الْغَيْرُ أَوْ كَانَ عَنْهُ ، مِنْ غَيْرِ أَنْ تَتَمَنِي زَوْلَهُ عَنْهُ لَا أَعْجِبُكَ مِنْهُ وَعَظِيمُ عَنْكَ ، فَهَذَا جَائزٌ وَلَا يُحِبَّ ، فَإِنْ تَمَنَتِي زَوْلَهُ عَنِ الْفَيْرِ وَكَرْهَتِي لِنَفِرِكَ لِيَكُونَ لَكَ فَهُوَ الْحَسْدُ ( الْمَصْبَاحُ الْمُنِيرُ لِلْمَقْرِيِّ / ٤٢ ، ٤٣ ) .

كُلُّ فِيهِ التَّدْبِيرُ، وَفُنُونُ الْعِلْمِ، وَمُسْتَقْرَرُ الْعِرْفَةُ، وَبَصَائرُ الْحَكْمَةِ،  
 وَالْمُتَّيَّزُ بَيْنَ النَّفْعِ وَالضَّرْرِ، وَهُوَ مَسْعٌ الْقُطْعَ بِوُجُودِهِ (أَيِّ الْعُقْلِ)  
 لَا يُرَى لَهُ شَخْصًا، وَلَا يُسْمَعُ لَهُ حَسَانًا، وَلَا يُحْسَنُ لَهُ بَحْسًا، وَلَا يُشَمَّ  
 لَهُ رِيحًا، وَلَا يُدْرِكُ لَهُ صُورَةً وَلَا طَعْمًا، وَهُوَ مَعَ ذَلِكَ أَمِيرٌ وَمُطْعَمٌ،  
 وَرَاجٍ زِيَادَةً، وَمُفْكِرٌ وَمُشَاهِدٌ لِلْغَيْوَبِ، وَمُتَوَهِّمٌ لِلْأَمْرَوْبِ؛ اتَّسَعَ لَهُ  
 مَا إِضَاقَ عَنِ الْأَبْصَارِ، وَوَسَعَ لَهُ مَا ضَاقَتْ عَنِ الْأُوْعَيْةِ، يُؤْمِنُ بِمَا غَيَّبَهُ  
 حَجْبُ اللَّهِ سَبَحَانَهُ مَا بَيْنَ سَمَاوَاتِهِ وَمَا فَوْقَهَا، وَأَرْضَهُ وَمَا تَحْتَهَا، حَقٌّ  
 كَانَهُ يُشَاهِدُهُ أَبْيَانٌ مِنْ رَأْيِ الْعَيْنِ، فَهُوَ [أَيِّ الْعُقْلِ] مَوْضِعُ الْحَكْمَةِ،  
 وَمَعْدُنُ الْعِلْمِ، كَمَا ازْدَادَ عَلَيْهِ ازْدَادَ سُعَةً وَقُوَّةً، يَأْمُرُ الْجَوَارِحَ  
 بِالْتَّحْرِكِ، فَلَا يَكَادُ أَنْ يَيْمِنَ بَيْنَ الْهَمَّ بِالْحَرْكَةِ، وَبَيْنَ التَّحْرِكِ بِسُرْعَةِ  
 الطَّاعَةِ، أَيْهَا أَسْبَقَ وَانْ كَانَ الْهَمُ قَبْلُهُ. وَهُوَ مَعَ تَدْبِيرِهِ وَعِلْمِهِ وَحِكْمَتِهِ  
 عَاجِزٌ عَنْ مَعْرِفَةِ نَفْسِهِ، إِذَا لَا يَكْنِدُ أَنْ يَصْفِ نَفْسَهُ بِصَفَّةٍ وَهِيَّ  
 أَكْثَرُ مِنَ الْاَقْرَارِ بِأَنَّهُ مُسْلِمٌ لِلَّذِي وَصَفَهُ، الْعِلْمُ بِهِ، وَمَقْرَبٌ بِالْجَهْلِ بِنَفْسِهِ،  
 وَهُوَ مَعَ جَهْلِهِ بِنَفْسِهِ عَالِمٌ حَكِيمٌ، يَيْمِنُ بَيْنَ لَطَائِفِ التَّدْبِيرِ، وَيُفْرِقُ بَيْنَ  
 دَقَائِقِ الصُّنْعِ، وَتَجْرِي الْأَمْرُورُ وَقَدْ تَدَبَّرَهَا، وَيَتَوَهَّمُ الْعَوَاقِبُ وَقَدْ  
 تَنَشَّلَهَا، وَيَدْلِلُ عَلَى الْأَمْرُورِ عَلَى اخْتِلَافِهَا. فَدَلِيلٌ جَهْلِهِ بِنَفْسِهِ، وَعِلْمُهُ  
 بِمَا يَدْبِرُ وَيَيْمِنُ أَنَّهُ مَرْكَبٌ مَصْنَوْعٌ، مَصْوَرٌ مَقْهُورٌ، لَأَنَّهُ مَعَ حِكْمَتِهِ  
 وَاتِّقَادِ بَصِيرَتِهِ، عَاجِزٌ مَهِينٌ، يَرِيدُ أَنْ يَذْكُرَ الشَّيْءَ فِي نَسَاءٍ، وَيَرِيدُ  
 أَنْ يَنْسَأَهُ فِي ذِكْرِهِ، وَيَرِيدُ أَنْ يُسَرِّ فِي حِزْنٍ، وَيَرِيدُ أَنْ يَفْلُغُ فِي ذِكْرِهِ،  
 وَيَرِيدُ أَنْ يَتَبَّهَ وَيَتَبَقَّظَ فِي سَهْوٍ وَيَغْفِلُ، دَلَالَةً عَلَى أَنَّهُ مَغْلُوبٌ مَقْهُورٌ،  
 جَاهِلٌ بِحَقَائِقِ مَا عَلِمَ، وَهُوَ مَعَ مَا دَبَّرَ لَا يَدْرِي كَمْ مَدْيَ مَبْلَغُ صَوْتِهِ، وَلَا  
 كَيْفَ خَرُوجُهُ، وَلَا كَيْفَ اتَّسَاقَ حِرْفَ كَلَامِهِ، وَلَا كَمْ مَدْيَ مَبْلَغُ

الْعَالَمِ وَعِمارَتِهِ إِلَى الْأَجْلِ الْمَعْلُومِ، وَهِيَ مَا لَا تَدْخُلُ لَحْتَ حَدٍّ،  
 وَلَا يَحْصُرُهَا عَدْ، وَلَا يَعْلَمُ مَنْتَهِيَ حَقَائِقِهَا، وَاحِصَاءُ جَمِيلَتِهِ إِلَى الْحَكِيمِ  
 الْعِلْمُ، الَّذِي وَسَيَّمَ رَحْمَتَهُ وَعِلْمَهُ كُلَّ شَيْءٍ، وَأَحْصَى كُلَّ شَيْءٍ عَدْدَهُ.

## خاتمة لهذا الباب

### في تكريم الانسان

إِعْلَمُ أَنَّ الْبَارِيَ سَبَحَانَهُ وَتَعَالَى شَرْفُ هَذَا الْأَدَمِيَّ، وَكَرَّمَهُ  
 فَقَالَ سَبَحَانَهُ : « وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بْنَيَ آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ  
 وَالْبَحْرِ \* وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيَّبَاتِ \* وَفَضَلْنَاهُمْ عَلَىٰ  
 كَثِيرٍ مِنْ خَلْقِنَا تَفْضِيلًا »<sup>(١)</sup>. فَكَانَ مِنْ أَعْظَمِ مَا شَرَفَهُ بِهِ  
 وَكَرَّمَهُ الْعُقْلُ، الَّذِي تَبَّهَ بِهِ عَلَى الْبَهْجَةِ، وَأَلْحَقَهُ بِعَالَمِ الْمَلَائِكَةِ، حَقٌّ  
 تَاهَلَّ بِهِ لِمَرْفَعِهِ بَارِئَهُ وَمُبْدِعِهِ بِالنَّظَرِ فِي مَخْلُوقَاتِهِ، وَاسْتَدَلَّهُ عَلَىٰ  
 مَخْلُوقَاتِهِ، وَاسْتَدَلَّهُ عَلَىٰ مَعْرِفَةِ صَفَاتِهِ، بِمَا أَوْدَعَهُ فِي نَفْسِهِ مِنْ حَكْمَةٍ  
 وَأَمَانَةٍ، قَالَ اللَّهُ الْعَظِيمُ : « وَفِي أَنْفُسِكُمْ أَفَلَا تَبْصِرُونَ »<sup>(٢)</sup>؟  
 فَكَانَ نَظَرُ الْإِنْسَانِ فِي نَفْسِهِ، وَفِيَا أَوْدَعَ الْبَارِيَ سَبَحَانَهُ فِيهِ مِنْ  
 الْعُقْلِ - الَّذِي يَقْطَعُ بِوُجُودِهِ فِيهِ، وَيَعْجِزُ عَنْ وَصَفَهِ - مِنْ أَعْظَمِ الدَّلَالَاتِ  
 عَنْهُ عَلَىٰ وَجْدَ بَارِئِهِ وَمَدِيرِهِ وَخَالِقِهِ وَمَصْوِرِهِ . فَإِنَّهُ يَنْظَرُ فِي الْعُقْلِ

١ - الآية ٧٠ / من سورة الاسراء .  
 ٢ - الآية ٢١ / من سورة الذاريات .

كُلَّ سُبْحَانَهُ هَذَا النُّورُ الَّذِي وَهُبُّمْ إِيَاهُ [وَهُوَ نُورُ الْعُقْلِ] بِنُورِ الرِّسَالَةِ إِلَيْهِمْ، فَأَرْسَلَ الْأَنْبِيَاءَ صَلَواتُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ مُبَشِّرِينَ لِأَمْلَ طَاعَتِهِ، وَمُنْذِرِينَ لِأَهْلِ مَعْصِيَتِهِ، فَدَهْمَ بِالْوَحْيِ وَهِيَمَ لِقَبُولِهِ وَتَلْقِيهِ، فَكَانَتْ أَنْوَارُ مَا جَاءَ بِالْوَحْيِ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ، بِالنِّسْبَةِ إِلَى نُورِ الْعُقْلِ، كَالشَّمْسِ بِالْإِضْفَافَةِ إِلَى نُورِ النَّجْمِ، فَدَلَّتِ الْعِبَادَ عَلَى مَصَالِحِ دُنْيَامِ فِيهَا لَا تَسْتَقْلُ بِاَدْرَاكِهِ عَقُولُهُمْ، وَارْشَدَوُهُمْ إِلَى مَصَالِحِ أَخْرَاهُمْ، الَّتِي لَا سَبِيلَ لِلْعِبَادِ أَنْ يَعْرُفُوهَا إِلَّا بِوَاسْطَتِهِمْ، وَأَظْهَرَ لَهُمْ سُبْحَانَهُ مِنَ الدَّلَائِلِ عَلَى صَدْقَ مَا جَاءُوا بِهِ مَا أَوجَبَ الْأَذْعَانُ وَالْأَنْقَادُ لِصَدْقِ أَخْبَارِهِمْ، فَقَتَّمَتْ بِذَلِكَ نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَى عِبَادِهِ، وَظَهَرَتْ كَرَامَتِهِ، وَثَبَّتَتْ حِجْتَهُ عَلَيْهِمْ.

فَانْظُرْ مَا أَشْرَفَ الْأَدْمِيَ وَنَسْلَهُ، الَّذِينَ ظَهَرُ مِنْهُمْ هُؤُلَاءِ الْفَضَلَاءِ، الَّذِينَ هُمْ قَابِلُونَ لِهَذِهِ الْزِيَادَاتِ الْفَاضِلَةِ، ثُمَّ تَضَافَرَتْ أَنْوَارُ الشَّرَائِعِ الَّتِي هِيَ كَالشَّمْسِ، وَأَنْوَارُ الْعُقُولِ الَّتِي هِيَ كَالنَّجْمِ، فَقَتَّمَتْ سَعَادَةً مِنْ سَبِقَ لَهُ مِنَ اللَّهِ الْحَسْنِي، وَشَقاوةً مِنْ كَذْبٍ وَلَمْ يُرِدْ إِلَى الْحَيَاةِ الدُّنْيَا<sup>(١)</sup>.

ثُمَّ إِنَّ اللَّهَ تَبارَكَ وَتَعَالَى مِنْ عَلَى الْإِنْسَانِ بِأَنْ خَصَّ بِرُؤُوْيَا يَرَاها فِي مَنَامِهِ، أَوْ فِي عَيْنِهِ كَشْبِهِ الْمَنَامِ، يَئِلِّ لَهُ فِيهَا بِأَمْثَالِ مَعْهُودَةِ مِنْ جِنْسِ مَا يَعْرِفُ، وَهِيَ مُبَشِّرَةٌ أَوْ مُنْذِرَةٌ لَهُ لَمَّا يَتَوَقَّمَ بَيْنَ يَدِيهِ، وَكُلُّ ذَلِكُ

١ - إِقْرَأْ ثُمَّ فَكِّرْ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى : « فَأَعْرِضْ عَمَّنْ قَوَى عَنْ ذِكْرِنَا وَلَمْ يَرِدْ إِلَى الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ». ذَلِكَ مِبْلَغُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ . إِنْ رَبِّكَ هُوَ أَعْلَمُ بَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بَنْ اهْتَدَى » التَّجَمُّعُ / ٢٩ - ٤٠ .

نَظَرَهُ، وَلَا كَيْفُ رُكْبُ نُورِهِ، وَلَا كَيْفُ أَدْرَكَ الْأَشْخَاصَ، وَلَا كَيْفُ قَدْرُ قُوَّتِهِ، وَلَا كَيْفُ تَرَكَبَتْ ارَادَتِهِ وَمِهْتَهِ؟ فَاسْتَدَلَّ بِعِلْمِهِ عَنْ حَقِيقَةِ مَا عَلِمَ - أَنَّهُ مَصْنُوعٌ بِصُنْعَةِ مُتَقْنَةٍ، وَحَكْمَةِ بِالْفَنَّةِ، تَدَلُّ عَلَى الصَّانِعِ الْخَالِقِ، الْمَرِيدِ الْعَلِيمِ عَزَّ وَجَلَّ .

ثُمَّ إِنَّهُ خَلُقٌ فِي الْإِنْسَانِ الْمُهْوِي مَوْافِقًا لِطَبَاعِهِ، فَإِنْ اسْتَعْمَلَ نُورُ الْعُقْلِ فِيهَا أَمْرٌ بِهِ وَرَدَّ مَوْرِدَ السَّلَامَةِ، وَفَازَ غَدَّا بِدارِ الْكَرَامَةِ، وَإِنْ اسْتَعْمَلَهُ فِي اغْرَاضِ نَفْسِهِ وَهَوَاهَا حَجِبٌ عَنْ مَعْرِفَةِ أَمْرٍ لَا يَدْرِكُهَا غَيْرُهُ، مَعَ مَا هُوَ مَتَوَقَّعٌ لَهُ فِي الدَّارِ الْآخِرَةِ مِنَ التَّوَابِ وَالْمَحْجَابِ<sup>(١)</sup> وَالْعِقَابِ .

وَهُوَ [أَيُّ الْعُقْلِ] الْأَلْتَهُ فِي عَمَلِ الصَّنَاعَهِ، وَتَقْدِيرُهَا عَلَى نَحْوِهِ مَا قَدِرَهَا وَدَبَرَهَا فِي ذَهْنِهِ وَتَخْيِلِهِ، وَاستِنباطُ مَا يَسْتَبِطُ بِدِقْقِ الْفَكَرِ، وَمَعْرِفَةِ مَكَارِمِ الْأَخْلَاقِ الْمُوْجَودَةِ فِي كُلِّ أَمَّةٍ وَزَمَانٍ، وَاسْتِحسَانِ مَا يَحْسَنُ فِي عَوَائِدِ الْعُقَلَهِ وَالْفَضَلَاءِ، وَتَقْبِيَّحِ مَا يَقْبَحُ عَنْهُمْ بِحَكْمِ الْأَعْتِيَادِ .

فَانْظُرْ مَا شَرَفَ اللَّهُ بِهِ هَذَا الْإِنْسَانُ، أَنْ خَلَقَ فِيهِ مَا يَفِيدهُ هَذِهِ الْمَعْارِفِ، فَإِنَّ الْأَوَّلِيَ شَرُفُ بِشَرْفِ مَا يَوْضِعُ فِيهَا، وَلَا كَانَتْ قَلُوبُ الْعِبَادِ هِيَ مَحْلُ الْعِرْفَةِ بِاللَّهِ سُبْحَانَهُ شَرْفَتْ بِذَلِكَ . وَلَا سَبَقَ فِي عِلْمِ الْبَارِيِّ سُبْحَانَهُ وَارَادَتِهِ وَحَكْمَتِهِ، بِعَصِيرِ الْخَلْقِ إِلَى دَارِ غَيْرِ هَذِهِ الدَّارِ، وَلَمْ يَجْعَلْ فِي قُوَّةِ عُقُولِهِمْ مَا يَطْلَعُونَ بِهِ عَلَى أَحْكَامِ تَلْكَ الدَّارِ،

١ - وَإِلَيْهِ الْإِشَارَةُ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى : « كُلَا إِنْهُمْ عَنْ رِبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لِمَجْعُوبِينَ » الطَّفَقُونُ / ١٥ .

## في حكمة خلق الطير

قال الله سبحانه وتعالى : ﴿أَلَمْ يَرُوا إِلَى الطِّيرِ مُسْخَرَاتٍ فِي جَوَّ السَّمَاءِ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا اللَّهُ﴾<sup>(١)</sup> وقال تعالى ﴿أَلَمْ يَرُوا إِلَى الطِّيرِ فَوْقَهُمْ صَافَّاتٍ وَيَقْبضُنَّ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا الرَّحْمَنُ﴾<sup>(٢)</sup> \* انه بكل شيء بصير <sup>(٣)</sup>

اعلم رحمك الله : أن الله تعالى خلق الطير وأحكمه حكمة تقتضي الحففة للطيران ، ولم يخلق فيه ما يثقله ، وخلق فيه ما يحتاج إليه وما فيه قوامه . وصريح غذاؤه ، فقسم لكل عضو ما يناسبه ، فإن كان رخواً أو يابساً أو بين ذلك انصرف إلى كل عضو من غذائه ما هو لائق به ، فخلق للطير الرجلين دون اليدين لضرورة مشيه وتنقله ، وإعانته له في ارتفاعه عن الأرض وقت طيرانه ، واسعة الأسفل لتثبت في

مواهب وكرامات من جود الله سبحانه ، وجعل الله استقامته على الطاعة في قلبه وجوارحه سبيلاً لصدقها في غالب الأمر ، ليتسعَّظ أو يقدم على الأمور أو يحجم عنها ، وهي الأمور التي انفرد الله بعلم العاقبة فيها ، وأطْلَّعَ على بعض الأمور منها من شاء من عباده .



١ - الآية ٧٩ / من سورة النحل .

٢ - الآية ١٩ / من سورة الملك . [ وهي زيادة من المحقق في متن الكتاب ليظهر للقاريء تضافر الآيات في كتاب الله عل لفت المقول إلى هذا المثلق والتفكير فيه ] .

قوية فهو يحتاج إلى الاتقان لأصل الريش ، وجعل ريشه وقایة مما يضره من حرٍّ أو برد ، ومعونة متخللة الهواء للطيران ، وخصوص الأجنحة بأقوى الريش ، وأثبته وأقنه لكترة دعاء الحاجة إليه . وجعل في سائر بدنِه ريشاً غيره ، كسوة ووقاية وجمالاً له ، وثبت أصل جميعه ، وجعل في ريشه من الحكمة أن البطل لا يفسده ، والأدران لا توسمه ، فإن أصابه ماء كان أيسراً انتفاضاً يطرد عنه بله فيعود إلى حفته .

وجعل له منفذًا واحداً للولادة ، وخروج فضلاته لأجل خفتته ، وخلق ريش ذنبه معونة له على استقامته في طيرانه ، فلولاه مالت به الأجنحة في حال الطيران يميناً وشمالاً ، فكان له بمنزلة رجل السفينة الذي يعتدل بها سيرها . وخلق في طباعه الجندر وقاية لسلامته . ولما كان طعامه يتلعله بلعاً بلا مضنع جعل لبعضه منقاراً صلباً يقطع به اللحم ، ويقوم له مقام ما يقطع بالمدية ، وصار يزدرد ما يأكله صحيحاً . وأعين بفضل حرارة في جوفه تطعن الطعام طحناً يستغنى به عن المضنع ونقل الأسنان ، واعتبر ذلك وغيره ، فإنه يخرج من بطوط الحيوان صحيحاً وينسحق في أجوف الطير . ثم إن خلقه بيض ولا يلد لثلا ينفل عن الطيران ، فإنه لو خلقت فراخه في جوفه حتى يكل خلقها لنقل بها وعُوق عن التهوض للطيران . أفلأ ترى حكيف دبَّر الله كل شيء من خلقه بما يليق به من الحكمة ؟

أنظر إلى من أنزله وألهمه الرقاد على بيضه فيحضنه مدة الحضانة . من ألهمه أن يلتقط الحب؟ فإذا مات في باطنها غذى به أفراده ،

موطن على الأرض ، وجعل جلد ساقيه غليظاً متقداً جداً ، ليستغفي عن الريش في الحر والبرد ، وكان من الحكمة خلقه على هذه الصنعة ، لأنَّه في رعيه وطلب قوله لا يستغفي عن مواضع فيها الطين والماء ، فلو كسيت ساقاه بريش لتضرَّرَ ببلَّه وتلوينه ، فأغناه سبحانه عن الريش في موضع لا يليق به حق يكون مخلصاً للطيران؛ وما خلَّقَ من الطير ذا أرجل طوال جعلت رقبته طويلة لينال غذائه من غير حرج بها ، إذ لو طالت رجلاه ، وقصَرَ عنقه لم يكنه الرَّعْيَ لِـ في البراري ولا في البحار حتى ينكِبَ على صدره ، وكثيراً ما يُعَانَ بطول المنقار أيضاً مع طول العنق ، ليزداد مطلبِه عليه سهولة ، ولو طال عنقه وقصرت رجلاه أثقله عنقه ، واختل رعيه .

وخلق صدره ودائرَه ملقوفاً مَرْبَيْتاً على عظم كهيئة نصف دائرة ، حتى يخرق في الهواء بغير كلفة ، وكذلك رؤوس أجنحته مدورة إعانته له على الطيران . وجعل لكل جنس من الطير منقاراً يناسب رعيَّه ، ويصلح لما يقتني به من تقطيع ولقط وحفر وغير ذلك ، فإنه مخلب للتقطيع خصَّ به الكواسر وما قوله اللحم ، ومنه عريض مُشرَّشَرَ ، جوانبه تنطبق على ما يلتقطه انطباقاً حكماً ، ومنه معتدل القبط هو آكل الحضر ، ومنه طويل المنقار للحضر ، وجعله صلباً شديداً شبه العظم ، وفيه ليونة ما هي في العظم ، لكترة الحاجة إلى استعماله ، وهو مقام الأسنان في غير الطير من الحيوان .

وقوَّى سبحانه أصل الريش ، وجعله قصباً منسوجاً فيها يناسبه من الجلد الصلب في الأجنحة لأجل كثرة الطيران ، ولأنَّ حركة الطيران

وهذا نوع من الطير .

ثم انظر مع هذا كيف احتمل هذه المشقة وليس له رؤية ولا فكر في عاقبة ، ولا له أمل يأمله في أفراده ، كما يأمل الإنسان في ولده من العز و الرُّقد وبقاء الذِّكر ، فهل هذا إلا إلهام إلهي من فعل الله سبحانه ؟ انظر كيف ألم معرفة حمل الأنثى منه بالبيض ، فألم حينئذ حمل الحشيش وتوطنته في موضع التحضين والولادة ، لتقوم الرطوبة والتوطئة بحفظ البيض ، ويكون البيض محفوظاً في المهد يهدونه ويستحسنونه في حال تحضينه .

انظر إلى الحمام كيف ألم معرفة كمال الفرج وانتهاء تحضينه للبيض ، حتى يكشف عن الفرج وينخرجه . وإن انقق في البيض فساد بسبب عرق قام وتركه .

ثم انظر إلهامه بما يزق به فرخه ، فإنه أولاً يزقه بالريح ل تستعد حوصلته لقبول ما يوضع فيها ، ثم بعد ذلك يزقه من أول هضم ، ثم إذا ماع الغذاء في حوصلته يزقه به ، ويفعل ذلك مراراً حتى يهلي حوصلته ، فإنه لو أرسله إليه حباً صحيحاً لمجز عن هضمه لضعف جسده . فانظر إن كان هذا من فعل الطير وحكمته . ثم انظر عند خروج الفرج من البيضة كيف يسنه إلى جنبه لثلا يفقد الحرارة دفعة واحدة فيضر ذلك به .

ومن الطير ما يخلق على هيئة أخرى لحكة أخرى ، ولتعلم أن قدرة الله لا تتحصر في نوع واحد ، بل كل حال له حكم يقوم بمصلحة ذلك الشيء . وذلك أن الدجاج ليس فيه أهلية الزق ، بل جعلت

أفرادهم يتقطون غذاءهم عند خروجهم من البيضة .

ثم انظر في الحمام الذكر والأنثى كيف يتداولان على التسخين خوف أن يفسد بيضهم ، فيعقب هذا صاحبه كأنه أَلْهَمَ علماً بأن عدم هذا التدبير يفسد به بيضهم .

ثم انظر إلى خلق البيضة وما فيها من الحكم لله ، ففيها المح الأصفر الحابر <sup>(١)</sup> والماء الأبيض الرقيق ، وبعده لينشأ منه جسده ، وبعده يقتني به إلى أن تنشق عنه ؛ وما في ذلك من التدبير المحكم العجيب ، وكيف جعل معه غذاءه في بيضة مغلقة تلتقي به إلى حين كماله فيها وخروجه منها .

ثم انظر في حوصلة الطائر ، وما في خلقها من التدبير ، فإذا مسلك طعامه إلى القانصة <sup>(٢)</sup> ضيق ، لا ينفذ إليه إلا قليلاً قليلاً ، فلو كان لا يلقط حبته حتى تصل الأولى إلى القانصة لطال الأمر عليه ، مع ما فيه من شدة المذر وتجنبه ما يؤذيه ، فصار ما يختكه احتراساً لشدة حذره ، فجعلت له الحوصلة كالخلة المعلقة أمامه ، ليودع فيها ما ادرك من الطعام بسرعة ، ثم ينفذه إلى القانصة على مهل . وفيها حكة أخرى ، فإن الطير الذي يزق "أفراده" يكون رده الطعام من قرب [ أي من الحويصلة ] أسهل عليه .

١ - المح . صفة البيض ( البستان معجم لنوي لعبد الله البستاني / ٢٢٣٤ ) .

٢ - الخبر : بفتح الماء والباء ، صفة تصيب الأسنان وهو مصدر حبرت الأسنان ، والحاير شديد الصفار ( المصباح النير للمقرئي / ٥٠ ) .

٣ - الحبوب التي يتناولها الطير تدخل أولاً إلى الحوصلة وتتجمع فيها ثم تتسرب إلى القانصة على مهل تهيداً لضمها .

انظر إلى هذه الأصناف من الطير ، التي لا تخرج إلا ليلاً ، مثل البوم والهام والحقاش ، فإن عيشها يتيسر في الجو ، بالبعوض والفراش وشبهه ، فإنها مُبْتَدِّةٌ في هذا الجو ، فجعل عيشه في موضع أقرب إليه من الأرض ، ولعل النور لا يعينه أن يلتقط من الأرض ، بدليل أنه لا يظهر في نور الشمس إلا مختفيًا ، فالمهم أن يعيش في الجو من الفراش وغيره.

انظر إلى الحقاش ، لما خلق بغير ريش كيف خلق له مما يقوم مقامه ، وجعل له فم وأسنان وكل ما في البهائم الأرضية من الولادة وغيرها ، وأقدرها على الطيران ، فأظهر سبحانه أن قدرته على الطيران لا تقصر على ما خلق له من الريش ، ولا ينحصر ذلك في نوع واحد ، لأنه خلق [ من الطير ] هذ النوع ، وخلق من السمك جنساً يطير على البحر مسافة طويلة ثم ينزل الماء ، فسبحان القاضي العليم .

انظر إلى الذكر والأنثى من الحمام كيف يتعاونان على الحضانة ، فإذا احتاج أحدهما إلى قوته ناب الآخر ، إلى وقت الحضانة ، ثم ألمهما الحرص على الحضانة ، فلا يطيلان الغيبة على البيض إذا خرجا لنيل القوت ، حتى أنهما يجتمع في أجواهها البراز للحرص على الرقاد ، فإذا اضطر لخروج البراز أخرجه دفعة واحدة .

ثم انظر إلى حرص الذكر حين تحمل الأنثى بالبيض ويقرب أوان وضعها ، كيف يطردها وينقرها ، ولا يدعها تستقر خارجاً عن الوكر خشية أن تضع البيض في غير الموضع المهيأ لوضعه . انظر كيف يزُقُّ أفراده ويعطف عليها ما دامت محتاجة إلى الزق ، حتى إذا كبرت واشتدت ، ولقطت واستغفت عن أبوئها ، صارت إذا تعرضت له

ثم تأمل ريش الطائر ، فإنك تجده منسوجاً نسيج الثوب من سلوك رقاق ، فيها من اليبس ما يمسك حوالها ، ومن اللذين ما لا ينكسر معه [ عودُهَا ] وهي خاوية ، وقد تالَّف بعضها إلى بعض كتأليف الخيط إلى الخيط ، والشعر إلى الشعر . ثم تجده إذا فتحته – أعني نسيج الريش – ينفتح قليلاً ، ولا ينشق لتدخله الريح فتشقه عن طيرانه ، وتجد في وسط الريش عموداً غليظاً يابساً مثبتاً ، قد نسيج عليه كهيئة الشعر ليمسكه بصلابته ، فلو عدم ذلك وعرضت الريش دونه لفسخها ما يقابلها من الهواء ، وهو – أي عمود الريش – مجوف ليخف على الطير طيرانه .

انظر إلى الطائر الطويل الساقين ، والحكمة في طولهما أنه يرعى أكثر رعيه في صحصاح كأنه فوقه مراقب ، يتأمل ما يدب في الماء ، فإذا رأى شيئاً من حاجة خطأ خطواً رفياً حتى يتناوله ، فلو كان قصير الساقين لكان حين يخطو إلى الصيد يصل بطنه إلى الماء فيهزّه فيذعر منه الصيد فيبعد عنه .

انظر إلى العصافير وغيرها ، فإنها لا تطلب رزقها في طول نهارها ، فلا هي تفقده ولا هي تجده مجموعاً ملء ، وهو أمر " جاري على سنة الله في خلقه ، فإن صلاحهم في السعي في طلب الرزق . فإن الطير لو وجده ميسراً لأكبّ عليه ، ولا يقلع عنه حتى يمتله فيشقّل عن الطيران ولا يستطيع رده ، أعني قذفه من بطنه ، مثل طير الماء الكبير ، فإنه يأكل السمك ، فإذا امتلأ منه وأزعجه تقياه حتى يخف للطيران ، وكذلك الناس أيضاً ، لو وجدوه بلا سعي لترغعوا فراغاً يوقدّهم في غاية الفساد .

## في حكمة خلق البهائم

قال الله تعالى ﴿وَالْأَنْعَامُ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفَّةٌ وَمَنَافِعٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ لَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تُرْبِحُونَ وَحِينَ تُسُرُّحُونَ وَتَحْمِلُ أثْقَالَكُمْ إِلَى بَلْدٍ لَمْ تَكُونُوا بِالْفِيهِ إِلَّا بِشَقٍّ الْأَنْفُسُ إِنَّ رَبَّكُمْ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ وَالْخَيْلَ وَالْبَغَالَ وَالْحَمِيرَ لَتَرْكِبُوهَا وَزِينَةٌ وَيَخْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾<sup>(١)</sup>

اعلم وفلك الله وإيانا : أن الله خلق البهائم لمنافع العباد ، وامتناناً عليهم ، كما نبهت على ذلك هذه الآية ، فخلقها الله بلحم مثبت على عظام صلبة تمسكه ، وعصب شديد وعروق شداد ، وضم بعضها إلى بعض ، ولم يجعلها رخوة ولا صلبة كصلابة الحجارة ، وجعل لذلك تجدلاً اشتتمل على ابدانها كلها ليضبطها ويتقنها ، لأنه أريد منها القوة للعمل والحمل ؛ ثم خلقها سبحانه سبعه بصيرة ليبلغ الانسان حاجته ، لأنها لو كانت عمياء صماء لم ينتفع بها الانسان ، ولا وصل بها إلى شيء من مأربه .

١ - الآيات ٥ - ٨ / من سورة النحل .

لنيل ما اعتادت عليه - من الزق - ضرها وصرفها عن نفسه  
واشتغل بغيرها .

ثم انظر إلى ما خلق الله تعالى في الكواسر من شدة الطيران حق لا يسبق لها يطلبها ، ومن قوة الخلب وحديته في المنقار والأظفار ، فكان على نفسها مدية للقطع ، وكان خلب أرجلها خطاطيف يعلق فيها اللحم حتى تحصل ما تحتاجه من قوتها .

ثم انظر إلى طير الماء ، لما جعل قوته في الماء كيف جعل فيه قوة السباحة والغطس ، ليأخذ من جوف الماء رزقه ، فجعل سبحانه وتعالى لكل صنف من الطيور ما يليق به في تحصيل قوته .



بسلاح وأدوات تناول بذلك ما تطلبه ، فإن ذلك كله صالح للصيد .  
فلو كانت البهائم التي عيشها النبات ذوات مخالب وأنيات ، كانت  
أعطيت ما لا تحتاج إليه ، لأنها لا تصطاد ولا تأكل اللحم . ولو كانت  
السباع ذوات أظلاف كانت قد منعت ما تحتاج إليه من السلاح الذي  
به تصطاد . فانظر كيف أعطى سبعانه كل واحد من أصناف الحيوان  
ما يشاكله وما فيه صلاحة وحياته .

انظر إلى أولاد ذوات الأربع كيف تجدها تتبع الأمهات مستقلة  
بنفسها لا تحتاج إلى تربية وحمل كما يحتاج الأدميون ، إذ لم يجعل في  
أمهاتها ما جعل في أمهات البشر من العقل والعلم ، والرفق في أحوال  
التربية ، والقوة عليها بالفكر ، والأكف والأصابع المهيأة لذلك  
ولغيره ، فلذلك أعطيت التهوض والاستقلال بأنفسها . ولذلك ترى  
فراخ بعض الطير مثل الدجاج والدراج يدرج ويلتقط عقيب خروجه  
من البيضة ، وما كان منها ضعيفاً لا نهوص له مثل فراخ الحمام واليمام  
جعل في الأمهات عطفاً عليها ، فصارت تعين الطعام في حواصلها ، ثم  
تنبُّث في أفواه أفراخها ، ولا تزال كذلك حتى تنهض [أفراخها]  
وتستقل ، فكُلْ أعطي من اللطف والحكمة بقسط ، فسبحان  
المدير الحكيم .

انظر إلى قوائم الحيوان كيف تنتقل أزواجاً لتهيأ للمشي ، فلو  
كانت أفراداً لم تصلح لذلك ، لأن المائي منها ، ينقل منها بعضه ،  
ويعينه على مشيه اعتناده على ما لم ينقد منها ، ذو القائتين ينقل واحدة  
ويعتمد على الأخرى ، ذو الأربع ينقل اثنتين ويعتمد على اثنتين ،  
وذلك من خلاف ، لأنه لو كان ينقل قائمتين من أحد جانبيه ويعتمد

شمّ منيعَت العقل والذهن حَكمة من الله تذلّل للإنسان ، فلا  
تنفع عليه إذا أكدها عند حاجته إلى إكدادها في الطحن وحمل  
الانتقال ، إلى غير ذلك . وقد علم الله أن الناس حاجة إلى أعمالها ،  
وهم لا يطقون أعمالها ولا يقدرون عليها . ولو كلف العباد القيام  
بأعمالها لأجهدهم ذلك واستقرغ قوامهم ، فلا يبقى فيهم فضيلة لعمل شيء  
من الصناعات والمهن التي يختصون بعملها وخلقتهم قابلة لها ولا غنى لهم  
عنها ، ولا لتحصيل الفضائل من العلوم والآداب ، ولكن ذلك مع اتعابه  
لأنهم يضيق عليهم معايشهم ، فكان قضاوه على هذا وتسخيرها  
لهم من النعم العظيمة .

انظر في خلق أصنافٍ من الحيوان ، وتهيئها لما فيه صلاح كل  
صنف منها : فبنوا آدم لما قدرروا أن يكونوا ذوي علاج للصناعات ،  
واكتساب العلوم وسائر الفضائل ، ولا غنى لهم عن البناء والحياة  
والتجارة وغير ذلك ، خلقت لهم العقول والأذهان والتفكير ، وخلقت  
لهم الأكف ذوات الأصابع ، ليتمكنوا من القبض على الأشياء ،  
ومحاولات الصناعات . وآكلات اللحم لما قدر أن يكون عيشها من  
الصيد ولا تصلح لغيره خلقت لها مخالب وسرعة نهضة وأنيات .  
وآكلات النبات لما قدر أن تكون غير ذات صنعة ولا صيد خلقت  
بعضها أظلاف كفتها خشونة الأرض إذا جالت في طلب المرعى ،  
ولبعضها حوافر مستديرة ذات مقر كأخص القدمين ، لتنطبق على  
الأرض وتتهيأ للحمل والركوب .

تأمل التدبير في خلق آكلات اللحم من الحيوان ، كيف خلقت  
ذوات أسنان حداد ، وتراس شداد ، وأفواه واسعة ، وأعinet

مُنْزَل صاحبِه ؟ حتى صار يُنْذَل نفْسَه وَيُتَرَك نوْمَه حَقّ لَا يَصْلَى إِلَى  
صَاحِبِه ما يَؤْذِيه ؟ ثُمَّ إِنَّه أَعْنَ صَاحِبِه بِقُوَّة صَوْتِه حَقّ يَتَبَاهِي مِنْ نوْمِه  
فِي دُفَعٍ عَنْ نَفْسِه ، وَيَأْلَهُ حَقّ يَصْبِر مَعَهُ عَلَى الْجُوعِ وَالْعُطْشِ ، وَالْهُوَانِ  
وَالْجُفَاء ؟ فَطَبِيعٌ عَلَى هَذِه الْخَلَالِ لِمَنْفَعَةِ الْإِنْسَانِ فِي الْحِرَاسَةِ وَالْأَصْطِيادِ ؛  
وَلَا جَعْلِه الْبَارِي سِبْحَانَه حَارِسًا أَمْدَه بِسَلَاحٍ ، وَهُوَ الْأَنْيَابُ وَالْأَظْفَارُ .  
وَاللَّهُمَّ الْقَوْيِي لِيَذْعُرَ بِهِ السَّارِقُ وَالْمَرِيبُ ، وَيَحْتَبِسُ الْمَوْاضِعُ  
الَّتِي يَحْمِيُهَا .

ثُمَّ انْظُرْ كَيْفَ جَعَلَ ظَهَرَ الدَّابَّةَ سَطْحًا مُثْبَتًا عَلَى قَوَافِمْ أَرْبَعِ ،  
لِتَمْهِيدِ الرَّكُوبِ وَالْمَحْوَلَةِ ، وَجَعَلَ فَرْجَهَا بَارِزًا مِنْ وَرَائِهَا لِيُتَمْكِنَ  
الْفَحْلُ مِنْ ضَرَابِهَا ، إِذْ لَوْ كَانَ أَسْفَلُ بَاطِنَهَا كَالْأَدْمِي لَمْ يَتَمْكِنْ الْفَحْلُ  
مِنْهَا ؟ أَلَا تَرَى أَنَّه لَا يَسْتَطِعُ أَنْ يَأْتِيَهَا كَفَاحًا كَمَا يَأْتِيَ الرَّجُلُ اْمْرَأَتَهُ ؟  
فَتَامَلَ هَذِه الْحَكْمَةُ وَالْتَّدْبِيرُ . وَلَا كَانَ فَرْجُ الْفَبِيلَةِ تَحْتَ بَطْنَهَا ، فَإِذَا  
كَانَ وَقْتُ الضَّرَابِ ارْتَقَعَ وَبَرَزَ لِلْفَحْلِ حَقّ يَتَمْكِنُ مِنْ إِتَّيَانِهَا ، فَلَمَّا  
لَمْ يَخْلُقْ فِي الْمَوْضِعِ الْخَلُوقَ فِي الْأَنْعَامِ وَالْبَهَائِمِ خَلَقَتْ فِي هَذِهِ الصَّفَةِ ،  
لِيَقُومَ الْأَمْرُ الَّذِي بِهِ دَوَامُ التَّنَاسُلِ ، وَذَلِكَ مِنْ عَظِيمِ الْعِبْرِ .

ثُمَّ انْظُرْ كَيْفَ كُسِّيَتْ أَجْسَادُ الْبَهَائِمِ الشِّعْرُ وَالْوَبَرُ ، لِيَقِيَهَا ذَلِكُ  
الْحَرُّ وَالْبَرْدُ وَغَيْرُهُ مِنَ الْآفَاتِ ، وَحَمَلَتْ قَوَافِمُهَا عَلَى الْأَظْلَافِ وَالْحَوَافِرِ  
لِيَقِيَهَا ذَلِكُ مِنَ الْحَفَا ، وَمَا كَانَ مِنْهَا بِغَيْرِ ذَلِكِ جَعَلَتْ لَهُ أَخْفَافُ تَقْوِيمِ  
مَقَامِ الْحَافِرِ فِي غَيْرِهِ .

وَلَا كَانَتِ الْبَهَائِمُ لَا أَذْهَانَ لَهَا وَلَا أَكْفُّ ، وَلَا أَصْبَعَ تَهْبِيَا  
لِلْأَعْمَالِ ، كَيْفَيَتْ مِنْوَنَةً مَا يَضْرُبُ بِهَا ، بَأْنَ جَعَلَتْ كَسوَتَهَا فِي خَلْقِهَا  
بَاقِيَةً عَلَيْهَا مَا بَقِيَتْ فَلَا تَحْتَاجُ إِلَى اسْتِبْدَالِ بِهَا ، وَلَا تَجْدِيدِ بِغِيرِهَا ،

عَلَى قَائِمَتَيْنِ مِنَ الْجَانِبِ الْأَخْرَى لَمْ يَثْبِتْ عَلَى الْأَرْضِ كَالْسَّرِيرِ ، وَلَوْ كَانَ  
يَرْفَعُ يَدِيهِ وَيَتَبَعَهَا بِرَجْلِيهِ لِفَسْدِ مَشِيهِ ، فَجَعَلَ يَنْقُلُ الْيَمْنِيَّ مِنْ مَقْدَمِهِ  
عَلَى الْيَسْرَى مِنْ مَوْخَرِهِ ، وَيَعْتَدُ الْأَخْرَيَيْنِ مِنْ خَلَافِ أَيْضًا ، فَتَبَثَّتْ  
عَلَى الْأَرْضِ وَلَا تَسْقُطُ إِذَا مَشَى ، لِسُرْعَةِ التَّحَاقِهِ مَا فِي بَيْنِ  
الْمَشِيِّ وَالْاعْتَادِ .

أَمَا تَرَى الْحَمَارُ يَذْلِلُ لِلْحَمْوَلَةِ وَالْطَّعْنِ ، وَالْفَرَسُ مُرَدِّعٌ عَنْهَا ؟  
وَالْبَعِيرُ لَا تَطْيِيقَهُ عَدَةُ رِجَالٍ لَوْ اسْتَعْصَى ، وَيَنْقَادُ لِصَبِيٍّ صَغِيرٍ ؟ وَالثُّورُ  
الشَّدِيدُ يَذْدَنُ لِصَاحِبِه حَقّ يَضْعُفُ النَّيْرَ عَلَى عَنْقِهِ لِيَسْتَهْرِهِ ؟ وَالْفَرَسُ  
تَرْكِبُ وَيَحْمِلُ عَلَيْهَا السَّيْفَ وَالْأَسْنَةَ فِي الْحَرُوبِ وَقَاهِيَةَ لِرَاكِبِهِ ؟  
وَالْقَطْبِيَعُ مِنَ الْفَنِّ يَرْعَاهَا صَبِيٌّ وَاحِدٌ ؟ فَلَوْ تَفَرَّقَتْ فَأَخْذَتْ كُلُّ شَأْنٍ  
مِنْهَا جَهَةً - لِنَفُورِهَا - لَتَعْذَرَتْ رِعَايَتِهَا ، وَرَبِّيَا اعْجَزَتْ طَالِبَهَا .  
وَكَذَلِكَ جَمِيعُ الْحَيَوانِ الْمَسْخَرِ لِلْإِنْسَانِ ، وَمَا ذَلِكَ إِلَّا لِأَنَّهَا عَدَمَتْ  
الْعُقْلَ وَالْتَّرْوِيَ ، فَكَانَ ذَلِكَ سَبِيلًا لِتَذَلِّلِهَا ، فَلَمْ تَلْتَوْ عَلَى أَحَدٍ مِنَ  
النَّاسِ إِنْ أَكَدَّهَا فِي كَثِيرٍ مِنَ الْأَحْوَالِ . وَكَذَلِكَ السَّبَاعُ لَوْ كَانَتْ  
ذَوَاتُ عَقْلٍ وَرُوْيَةٍ ، لَتَوَارَدَتْ عَلَى النَّاسِ وَانْكَتَهُمْ نَكَابَةٌ شَدِيدَةٌ عَظِيمَةٌ ،  
وَلَعَسْرُ زَجْرَهَا وَدَفْعُهَا ، وَلَا سِيَّما إِذَا اشْتَدَتْ حَاجَتُهَا فِي طَلْبِ قُوَّتِهَا  
وَاشْتَدَ خَلْلُهَا . أَلَا تَرَى إِذَا أَجْحَمَتْ عَنِ الْخَلْقِ ، وَصَارَتْ فِي أَمَاكِنَهَا  
خَائِفَةً تَهَابُ مَسَاكِنَ النَّاسِ وَتَحْجَمُ عَنْهَا ، حَتَّى صَارَتْ لَا تَظْهَرُ وَلَا  
تَتَبَعُ فِي طَلْبِ قُوَّتِهَا فِي غَالِبِ أَحْوَالِهَا إِلَّا لِلَّيلَةِ ، فَجَعَلَهَا مَسْعَ شَدَّةِ  
قُوَّتِهَا وَعَظِيمِ غَذَايَهَا كَالْخَائِفَةِ مِنَ الْأَنْسِ ، بَلْ هِيَ مَنْوَعَةُ مِنْهُمْ ، وَلَوْلَا  
ذَلِكَ لَسَاوَرُهُمْ فِي مَنَازِلِهِمْ وَضَيَّقَتْ عَلَيْهِمْ مَسَاكِنَهُمْ .

أَلَا تَرَى الْكَلْبُ - وَهُوَ مِنْ بَعْضِ السَّبَاعِ - كَيْفَ سُخْرَى فِي حِرَاسَةِ

الصحابي قد امتنأ من سباع وسباع، وبقر وحمير، ووعل وإبل، وخنزير وذئاب، وضروب من الهوام والخشرات، وأصناف من الطير، وغير ذلك مما لا يحصى عدده، وهذه الأصناف في كل يوم يخلق منها ويموت منها، ولا يرى لها رُمْمٌ<sup>(١)</sup> موجودة، والذي أجرى الله به عادتها أن تكون في أماكنها، فإذا أحسست بالموت أنت إلى مواضع خفية فتموت فيها. فانظر هذا الأمر الذي أهمنت له هذه الأصناف في دفن جثثها بما فطرت عليه، وشخص لبني آدم بالتفكير والت روّي.

تأمل الواب كيف خلق أعينها شاخصة أمامها؟ لتنتظر ما بين يديها فلا تصدم حائطاً ولا تترد في حفرة، وإذا قربت من ذلك نقرت منه وأبعدت نفسها عنه، وهي جاهلة بعاقبة ما يلحقها منه. أليس الذي جعلها على ذلك أراد صلاحها وسلمتها ليُنتفع بها؟

ثم انظر إلى فمها مشقوفاً إلى أسفل الخطم<sup>(٢)</sup> لتتمكن من نيل العلف والرعي، ولو جعل كفم الإنسان لم تستطع أن تتناول شيئاً من الأرض، وأعنيت بالجحفلة لتقضم بها ما أقرب منها، فالهمنت قضم ما فيه صلاحها، وترك ما لا غذاء لها فيه ولا صلاح.

انظر ما كان من البهائم كيف يزِّ الماء في شربه مزّاً، وكيف خلقت فيه شعرات حول فمه، يدفع بها في شربه ما كان على وجه الماء من القذى والخشيش، ويحرّكها تحريراً يدفع به الكدر عن الماء حتى

١ - الرم : بضم الراء وفتح الميم ، مفردداً رمة ، والرممة العظام البالية وتجمع على رم (المصباح النير للمقربي ١ / ١١٠) .

٢ - الخطم : من كل طائر متقاره ، ومن كل دابة مقدم الانف والفم (المصباح النير للمقربي ١ / ٨٠) .

بخلاف الأدمي، فإنه ذوهم وتدبره، وأعضاء مهيأة لإعمال ما يقتربه، وله في إشغاله بذلك صلاح، وفيه حكمة، فإنه خلق على قابلية لفعل الخير والشر، وهو إلى فعل الشر أميل منه إلى فعل الخير، فجعلت له الأسباب التي يحصل بها ما هو يحتاج إليه، ليشتغل بها عمّا فيه فساده وهلاك دينه، فإنه لو أعطى الكفاية في كل أحواله أهللته الأشر<sup>(١)</sup> والبطر، وكان من أعظم الحيوانات فساداً في الأرض، ولتصرف بعقله الذي هو مخلوق ينال به السعادة، إلى ما فيه شقاوته.

ثم إن الأدمي مكرّم<sup>(٢)</sup>، يتخيّر من ضروب الملابس ما شاء، فيلبس منها ما شاء، ويخلع منها ما شاء، ويتزين بها، ويتجمل ويتلذذ منها بما يشاء، ويكلّ بها زينته وجاهله وبهاءه في عين من يصحبه ويحب قريبه، ويطيب بذلك رائحته وينعش نفسه، وهذا من باب النعمة عليه والكرامة له، بخلاف البهائم، فإنها غنية عن ذلك كله.

انظر فيها أعلم الله البهائم والوحش في البراري، فإنها تواري نفسها كما يواري الناس مواثيم، فما أحسن منها بالموت تواري بنفسه إلى موضع يحتجب فيه حتى يموت، وإنما فائن جئت السباع والوحش وغيرها؟ فإنك لو طلبت منها شيئاً لم تجده، ولم يستقلّة، فيخفى أمرها لقتلتها؟ بل لو قال قائل: إنها أكثر من الأنس لم يبعد، لأن

١ - الأشر : بفتح الشين ، البطر وكفر النعمة فلم يشكراها (المصباح النير للمقربي ٢ / ٩) .

٢ - وقد قال الله في معرض تكريه لبني آدم : « ولقد كرمنا بني آدم، وحملناهم في البر والبحر . ورزقناهم من الطيبات . وفضلناهم على كثير من خلقنا تقضيلاً » الآية ٧٠ / من سورة الأسراء .

أن يتناول شيئاً في الأرض ، إذ لم يحمل له عنق كسائر الأنعام ، فلما  
عدم العنق في هذا الخلق جعل له هذا الخرطوم يده فيتناول به  
ما يحتاجه ، فسيحان اللطيف الحبير . انظر كيف جعل هذا الخرطوم  
وعاء يحمل فيه الماء إلى فمه ، ومن خرآ يتنفس منه ، وآلله يحمل بها  
ما أراد على ظهره ، ويناول من هو راكب عليه .

**انظر إلى خلق الزراقة ، لما كان منشئها في رياض شاهقة ،**  
**خلق لها عرقاً طويلاً لتدرك قوتها من تلك الأشجار .**

تامل في خلق الشعلب ، فإنه إذا حفر له بيتاً في الأرض جعل له  
فوهتين : إحداهما ينصرف منها ، والآخر يهرب منها إن طلب ،  
ويرفق<sup>(١)</sup> مواضع في الأرض من بيته ، فإن طلب من الموضع المفتوحة  
ضرب برأسه في الموضع التي رفقها ، فخرج من حيز المنافذ ، وهي  
الموضع التي تختها ، فانظر ما خلق الله تبارك وتعالى في جبلته  
لصيانة نفسه .

**وجملة القول في الحيوان :** أن الله تبارك وتعالى خلقه مختلف  
الطبع والخلق ، فـما كان منه ينتفع الناس بأكمله خلق منه الانقياد  
والتدلل ، وجعل قوته النبات . وما جعل منه للحمل جعله هادئاً  
الطبع ، قليل الفضب ، منقاداً ومفصلاً على صور يتهدأ منه الحمل .  
وما كان منه ذا غضب وشر إلا أنه قابل للتنظيم فإذا نظم خلق فيه

١ - المرفق : هو ما ارتقت به وانتفعت به ، والمراد هنا أنه يشق طريقاً في  
الأرض من بيته ليتفق بها ويهرب من أحدهما إذا دوهم من الآخر ( البستان  
معجم لغوي لعبد الله البستانى / ٩٢٢ ) .

يشرب صفوه ، فتقوم لها هذه الشعارات مقام فم الأسنان .

ثم انظر إلى ذنب البهيمة وحكمته ، وكيف خلق كأنه غطاء في  
طرفه شعر ، فمن مناقعه أنه بنزلة الغطاء على فرجها ودبها لسترها ،  
ومنها أن ما بين دبرها وطرق بطنها أبداً يكون فيه وضر يجتمع بسبة  
الذباب والبعوض ، ويحيط أيضاً على مؤخرها ، فأعينت على دفع ذلك  
بتحرير ذنبها ، فصار كأنه مدينه في يدها تدب وتطرد عنها ما يضرها ،  
ثم إنها تعطف برأسها فتطرد ما في مقدمها من الذباب أيضاً . ثم إن الدابة أيضاً  
أعينت بحركة مختلفة ، وذلك أن الذباب إذا وقع عليها في مواضع بعيدة  
من رأسها وذنبها حركت ذلك الموضع من جلدتها تحريراً كما تطرد به  
الذباب وغيره عنها ، وذلك من عجيب الحكمة فيما لا ينتفع بيدين . ومن  
الحكمة فيه أيضاً أن الدابة تستريح بتحرير ذنبها يمنة ويسرة ، لأنها  
لما كان قياماً على أربع اشتغلت يداها أيضاً بالحمل لبدنها ، فجعل لها  
في تحرير ذنبها منفعة وراحة ، وأعينت بسرعة حركته حتى لا يطول  
أليها بما يعرض لها . ومن الحكمة فيه أن البهيمة إذا وقعت في بركة أو  
مياه ، أو وجَّلت في طين أو غيره ، فلا تجد شيئاً أهون على نهوضها  
وخلاصها منه من الرفع بذنبها ، ومن ذلك إذا خيفَ على حملها أن  
ينقلب على رقبتها عند هبوطها من مكان مصوب ، أو أن يسبقها رأسها  
فتتickle على وجهها ، فيكون مسکها بذنبها في هذه الموضع يعدها  
ويعينها على اعتدال سيرها وسلامتها مما خيف منها عليها ، إلى غير ذلك  
من صالح لا يعلمها إلا الحكيم العليم .

انظر إلى مشقر الفيل وما فيه من الحكمة والتدبير ، فإنه يقوم  
مقام اليدين في تناول العلف وايصاله إلى فمه ، فلو لا ذلك ما استطاع

في حكمة خلق النحل ،  
والنمل ، والعنكبوت ،  
ودود القز ، والذباب ،  
وغير ذلك .

قال الله سبحانه وتعالى : ﴿ وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ \*  
وَلَا طَائِرٌ يُطِيرُ بِجَنَاحِيهِ \* إِلَّا أُمَمٌ أَمْثَالُكُمْ \* مَا فِرَّطْنَا فِي  
الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ \* ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ ﴾<sup>(١)</sup> .

انظر إلى « النمل » وما ألمت له في احتشادها في جمع قوتها وتعاونها على ذلك ، وإعدادها لوقت عجزها عن الخروج ، والتصرف بسبب حر أو برد . وألمت في تقلب ذلك من الحزم ما لم يكن عند من يعرف العواقب ، حتى تراها في ذلك إذا عجز بعضها عن حمل ما حمله ، أو جهد به ، أو أنه آخر منه ، فصارت متعاونة على النقل كما يتعاون الناس على العمل الذي لا يتم إلا بالتعاون ، ثم إنها ألمت حفر بيوت في الأرض ، تبتديء في ذلك باخراج ترابها ، وتقصد إلى الحب الذي فيه قوتها ، فتقسمه خشية أن ينabit بنداء الأرض ، فما خلق

١ - الآية ٣٨ / من سورة الانعام .

هذا القبول للتعليم ، ليستمن العباد بصيده وحراسته ، وأعين بالات قد تقدم ذكرها . ومن جملة ذلك الفيل ، فإنه ذو فهم مخصوص به ، وهو قابل للتأنس والتعلم ، فيستعان به في العمل والمحروب . ومنها لها غضب وشر إلا أنه متأنس بالانسان لنفعته كالمهزة . ومن الطير ما للناس به انتفاع لما فيه من الالفة والتأنس ، فمن ذلك الحمام يألف موضعه ، فسهل بسببه الإخبار بسرعة إذا دعت حاجة إلى ذلك ، وجعل الله سبحانه وتعالى كثير النسل فيكون منه طعام ينتفع به ؟ ومن ذلك البازى فإن طباعه تنتقل إلى التأنس ، وإن كان في طبعه مبيناً ، إلا أنه لـما عالم الله أنه ينتفع بصيده جعل فيه القبول للتنظيم ، حتى خرج عن عادته وبقي يعمل ما يوافق أصحابه وقت الصيد ، وما خفي من الحكم في خلق الله تعالى أكثر مما عُلم .



هذا في جبلتها إلا الرحمن الرحيم ، ثم إذا أصاب الحب ببل آخر جبله  
فنشرته حتى يحيف ، ثم إنها لا تتحذ البيوت إلا فيها علام من الأرض  
خوفاً من السيل أن يغرقها .

ثم انظر إلى « النحل » وما ألمت إليه من العجائب والحكم ، فإن الله  
الباري سبحانه جعل لها رئيساً تتبعه وتهتدى به فيما تناوله من أقواتها ،  
فإن ظهر مع الرئيس الذي تتبعه رئيس آخر من جنسه قتل أحدهما  
الآخر ، وذلك لصلة ظاهرة وهو خوف الافتراق ، لأنها إذا كانا  
أميرين وسلك كل منها فجعاً افترق النحل خلفها . ثم إنها ألمت أن  
ترعى رطوبات من على الأزهار ، فيستحبيل في أجوافها عسلاً ، فعلم من  
هذا التسخير ما فيه من مصالح العباد من شراب فيه شفاء للناس كما أخبر  
 سبحانه وتعالى (١) ، وفيه غذاء وملاذ للعباد ، وفيه من أقوات فضلات  
عظيمة جعلت لمنافع بني آدم ، فهي مثل ما يفضل من اللبن الذي خلق  
لصالح أولاد البهائم وأقواتها ، وما أفضل من ذلك ففيه من البركة  
والكثرة ما ينتفع به الناس .

ثم انظر إلى ما تحمله النحل من الشمع في أرجلها لتوسيع فيه العسل  
وتحفظه ، فلا تقاد تجد وعاءً أحفظ للعسل من الشمع في الأجناح .  
فانظر في هذه الذبابية ، هل في علمها وقدرتها جمع الشمع مع العسل؟ أو  
عندها من المعرفة مثل ما للنحل بحيث ترتب حفظ العسل مدة طولية باستقراره

١ - وذلك في قوله تعالى: « وأوحى ربكم إلى النحل أن تخذلي من الجبال بيروت  
ومن الشجر وما يعرشون . ثم كلي من كل الشمرات . فاسلكي سبل ربكم  
ذلك . يخرج من بطونها شراب مختلف ألوانه فيه شفاء للناس . إن في ذلك  
لآية لقوم يتكلمون » الآياتان ٦٨ و ٦٩ / من سورة النحل .

في الشمع ، وصيانته في الجبال والشجر في المواقع التي تحفظه ولا يفسد  
فيها . ثم انظر لنزوح النحلة نهاراً لرعيها ورجوعها عيشة إلى أماكنها ،  
وقد حللت ما يقوم بقوتها ويفضل عنها ، ولها في ترتيب بيتها ، ومن  
الحكمة في بنائها ، حافظ لما تلقى من أجوافها من العسل ، وهاجة  
أخرى تجعل فيها رازها مباعدةً عن مواضع العسل ، وفيها غير هذا  
ما انفرد الله به .

انظر إلى « العنكبوت » وما خلق الله فيها من الحكمة ، فإن الله  
خلق في جسدها رطوبة تسنج منها بيته لتسكنته ، وشر كاً لصيدها ،  
 فهو مخلوق من جسدها ، وجعل الله غذاءها من أقواتها ، ينصرف إلى  
تقويم جسدها ، وإلى خلق تلك الرطوبة المذكورة ، فتنصبه أبداً مثل  
الشرك ، وفي ركن الشرك بيتهما ، وتكون سمه بيتهما بحيث يغيب  
شخصها ، والشرك من خيوط رقائق تلتف على أرجل الذباب والناموس  
وما أشبه ذلك ، فإذا أحست أن شيئاً من ذلك وقع في شركها خرجت  
إليه بسرعة ، وأخذته محاطة عليه ، ورجعت إلى بيتهما فتقنات بما  
يتيسر لها من رطوبة تلك الحيوانات ؟ وإن كانت مستفنة في ذلك  
الوقت شكلته وتركته إلى وقت حاجتها . فانظر ما جعل الله فيها  
من الأساليب لحصول قوتها ، فبلغت في ذلك ما يبلغه الإنسان بالفكرة  
والحياة ، كل ذلك لاصلاحها ونيل قوتها ، ولتعلم أن الله هو  
المدبر لهذا .

ثم انظرو من العجائب « دود القز » وما خلق فيه من الأشياء  
التي يُتعجب منها ، ويُذكر الله عند رؤيتها ، فإن هذا الدود خلق بغير  
مصلحة الإنسان ومنافعه ، فإن هذا الحيوان يخلق من جسمه الحرير ،

وما أظهر فيه سبحانه من بارع الصنع وعجب العقل ، وعظيم الاعتبار ، وما جعل فيه من البرهان والآيات على بعث الأموات وإعادة العظام للرثاث ، سبحانه لا إله إلا هو العلي العظيم .

ثم انظر إلى «النباية» وما أعينت به لنيل قوتها ، فإنها «خلقت بأجنحة تسرع بها إلى موضع تناول فيه قوتها ، وتهرب بها عما يهلكها ويضرّ بها ، وخلق لها ستة أرجل ، تعتمد على أربع ، وتفضل منها اثنين ، فإن أصابها عشار مسحته بالرجلين اللتين تليهما ، وذلك لرقة أجنحتها ، ولأن عينيها لم يخلق لها أهداب ، لأنها بارزة عن رأسها . وجعل هذا الحيوان وما جرى بمن يتعلّق ببني آدم ويقع عليهم دائمًا ، وينقص عليهم عيشهم ، ليعرفهم الباري سبحانه هوان الدنيا ، حتى تصغر عندهم ويهون أمر فراقها ، وهو وجه من وجوه الحكمة لهم .

تأمل كثيراً من الحيوان الصغير عندما تمسه يعود كأنه جماد لا حراك به ، ويبيقى على ذلك ساعة ، ثم يتحرك ويشي ، وهل ذلك إلا لأن ما يصطاد إنما يصطاد إذا دلت هيئته على حياته ، فإذا كان شبيهاً بالجحاد تُترك كما تترك سائر الحجارة .

تأمل «العقاب» عندما يصطاد السلففاة ، يجدوها كأنها حجر ، ولا يجد فيها موضعًا لأكله ، فيقصد بها في مخالبه ، حق إذا ابتعد من الأرض اعتدل بها على جبل أو حجارة وأرسلها ، فتشتمها الوعنة فيسقط عليها فيما كلها . فانظر كيف ألمم الطريق في نيل قوته من غير عقل ولا رؤية .

وذلك أن صورة البزر تحضن ، حتى إذا أحمى عاد دوداً كالذر ، فيوضع هذا الدود على ورق التوت فيتنبىء منه ، فلا يزال يرعى منه حتى يكتمل جسمه فينبئ إلى عزل نفسه في جوز الحرير ، فلا يزال كذلك حتى يفني جسمه ويعود في جوزة الحرير ، ويصير جسماً ميتاً لا حياة فيه .

ثم انظر فإن الباري سبحانه لما أراد حفظ هذا الجنس ببقاء نسله [ رتب تطوره على أمر عجيب ]<sup>(١)</sup> ، فعند ما ينتهي من غزل الحرير ويعرفى ذلك الجسم يقلبه الله إلى صورة طائر صغير قريب من صورة النحل [ أو الفراشة ] ؟ فيجمع على بساط أو غيره ، وهو في رأي العين جنس واحد لا يتميز منه الذكر من الأنثى ، فيعلو الذكر منه على ظهر الأنثى ، ويقيم لحظة على ظهرها فتحبل لوقتها وتلد لوقتها مثل ذلك البزر الذي حضن أولًا ، ثم يطير فيذهب فلا يبقى بها انتفاع ، إذ قد حصل منها المقصود وهو ذلك البزر ، فانظر من ألمها الرعى من ذلك الورق حتى تفتدي منه ؟ ومن ألمها إلى غزل أجسادها حريراً حتى يفني جسمها فيما غزلته ؟ ومن ربى لها أجنحة ؟ وقلب صورتها حتى صارت على هيئة يمكن فيها اجتماع الذكر والأنثى لتناسلها ؟ ولو بقيت على صورتها الأولى لم يأت منها تناسل ولا هذا الاجتماع .

ثم انظر ما يسره الباري سبحانه من عمل ما غزلته هذه الدودة على من يعمله من بني آدم ، حتى يكون منه أموال كثيرة ، وملابس عظيمة وزينة . وانظر هذا التسخير العجيب في هذا الحيوان اللطيف ،

١ - ما بين القوسين [ ] زيادة من الحقق لتوضيح السياق .

ما يصطاده من ذباب أو غيره أخرج لسانه ، فيخطف ذلك بسرعة خفوق البرق ، ثم يعود على حاليه كأنه جزء من الشجرة ، وجعل الله لسانه بخلاف المعتاد ، ليلحق به ما بعد عنه بثلاثة أشبار أو نحوه ، فقد سخر له ما يصطاد به على هذه المسافة ، وإذا رأى ما يريده وينجفه تشكل على هيئة وشكل ينفر منه من يصطاد الحيوان ويكرمه . فانظر هذه الأشياء التي خلقت فيه لأجل قلة نهضته فأعين بها .

انظر إلى الحيوان الذي يسمى « سبع النباب » وما أعطى من الحيلة والرقة فيما يقتات به ، فإنك تجده يحس بالذباب قد وقع قرباً منه فيركد مليأً حتى كأنه ميت أو جاد لا حراك به ، فإذا أحس أن الذباب قد اطمأن دب دببياً رقيقاً حتى لا ينفره ، حتى إذا صار قريباً منه بحيث يناله بوتة وثبت عليه فأخذه ، فإذا أخذته اشتمل عليه يحسده كله خشية أن يتخلص منه الذباب ، فلا يزال قابضاً عليه حتى يحس ببطلان حركة فيقبل عليه فيقتدي فيه بما يلائمه ، فانظر إلى هذه الحيلة من فعله ، وهي مخلوقة من أجل رزقه ، فسبحان الباري الحكيم .

انظر إلى « الترّ والبعوض » الذي أوهن الله قوتها ، وأصغر قدرها ، وضرب بها المثل في كتابه ، هل تجد فيها نقصاً عما فيه صلاحها من جناح تطير به ، ورجل تعتمد عليها ، وبصر تقصد به موضعها تناول فيه قوتها ، وآلة لضم غذائها وآخرage فضلته . وانظر هل يمكن أن تعيش من غير قوت ؟ وهل يمكن أن يكون القوت في غير محل واحد ؟ وآخرage فضلته من غير منفذ ؟ ثم انظر كيف دبرها العزيز الحكيم فسواها ، وقدر أعضاءها ، واستودعها العلم والمعرفة ببنافتها ومضارها ،

انظر إلى « الغراب » لما كان مكرورها ، خلق في طبعه الحذر لصيانة نفسه ، حتى كأنه يعلم الغريب من يقصده ، وألم الاحتيال في إخفاء عشه لصون فراخه ، وقل احتفاله بالأشنى خشية أن تشغله عن شدة حذره ، ولذلك قل أن يُرى مجتمعاً مع أشنى ، فهذا أبداً دأبه وحاله مع من له عقل وفطنة ، وتراث مع البهائم على خلاف ذلك ، فيقف على ظهورها ، ويأكل من دم البعير ، ومن أرواح الدواب وقت تبرزها ، وإذا وجد شيئاً من قوته وأكل منه وشبع دفن باقيه حتى يعاوده وقتاً آخر ؟ فما خلقتـ هذا في طبعه ، ودبـهـ بهذا التدبير العجيب إلا الله ، لأنـه [ أي الغراب ] لا عقل له ولا روـية .

انظر إلى « الحداة » لما كانت مكرورة حفظت نفسها بقوة طيزانها وتعاليها ، وحفظت في أمر قوتها بقوة بصرها ، فإنـها ترى ما تقتات به في الأرض مع علوـها في الجو فتحفـظـ نحوـهـ بـسرـعةـ ، والهمـتـ مـعـرـفـةـ منـ هوـ مـقـبـلـ وـمـنـ هوـ مدـبـرـ ، فـتـخـطـفـ مـاـ تـخـطـفـهـ منـ النـاسـ مـنـ وـرـاءـهـ ، وـلـاـ تـخـطـفـ مـاـ يـسـتـقـبـلـهـ لـلـلـاـيـنـعـمـهـ الـمـسـتـقـبـلـ بـيـدـيـهـ ، وـاعـيـنـتـ مـاـ كـانـ غـذـاؤـهـ مـنـ هـذـهـ الـوـجـوهـ – بـأـنـ جـعـلـتـ هـاـ مـخـالـبـ كـانـهـ السـنـانـيرـ ، فـلـاـ يـكـادـ يـسـقطـ مـنـهـ مـاـ تـرـفـعـهـ ، فـسـبـحـانـ الـمـدـبـرـ الـحـكـيمـ .

انظر إلى الحيوان المسمى « حرباء » وما فيه من التدبير ، فإنه خلق بطيناً في نهضته ، وكان لا بد له من قوته ، فخلق على صورة عجيبة ، فخلقت عيناه تدور لكل جهة من الجهات حتى يدرك صيده من غير حركة في جسده ولا قصد إليه ، ويبقى جامداً كأنه ليس من الحيوان ، ثم أعطيـ مع السـكـونـ ، وهوـ أـنـهـ يـتـشـكـلـ معـ لـوـنـ الشـجـرـةـ التيـ يـكـونـ عـلـيـهـاـ ، حتىـ يـكـادـ يـخـتـلـطـ لـوـنـهـ بـلـوـنـهـ ، ثمـ إـذـاـ قـرـبـ منهـ

## في حكمة خلق السمك وما تضمن خلقها من الحكم

قال الله تعالى : ﴿ وَهُوَ الَّذِي سَخَّرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُلُوا مِنْهُ  
خَمَاضَرِيَّا ﴾<sup>(١)</sup>

انظر واعتبِر بما خلق الله تعالى في البحار والأنهار من الحيوانات المختلفة الصور والأشكال ، وما فيه من الآيات البينات ، فإنه تعالى لما جعل مسكنه في الماء لم يخلق له قوائم ، ولم يخلق فيه رئتين ، لأنَّه لا يتعمشى وهو منغمس في لجة الماء ، وَخَلَقَ لِه مَكَانَ القوائم اجتنحة شداد ، يحر كهانه من جانبه فيسير بها حيث شاء ، وكما يجلده بكسوة متداخلة صلبة تختلف تجده ، متراصدة كأنها درع ، لتقيه ما يعتدي عليه وما يؤذيه ؛ وما لم يخلق له من السمك تلك الكسوة - وهي القشر المتداخل الخالق على ظاهره - خلق له جلدًا غليظاً متقدناً يقوم له مقام تلك الكسوة لغيره ، وخلق له بصرًا وسمعاً وشمًا ، ليستعين بذلك على نيل قوته والهرب مما يؤذيه ، ثم انظر كيف أعطي في قعر البحر ما يناسبه في نيل القوت والهرب مما يضره .

١ - الآية ١٤ / من سورة النحل .

وكله دليل على علمه وقدرته وحكمته البالغة ، فهي بعوضة صغرت في النظر ، ومع هذا فلو أنَّ أهل السموات والأرض ومن الملائكة ، فلن دونهم من العالمين وسائر الخلق أجمعين ، أرادوا أن يعرفوا كيف قسم الخالق سبحانه أجزاءها ، وحسن اعتدال صورتها في أعضائها ، لما قدروا على ذلك إلا ظاهراً لنظر العجز منهم على عدم علم حقيقة الخبر ، ولو اجتمعوا ثم تفكروا كيف ركب معرفتها حتى عرفت أنَّ ما بين الجلد واللحم دمًا ، وهو الذي فيه غذاؤها ، ولو لا معرفتها به لم تدم على مصبه حتى تطعنه ، وكيف همتها التي قصدت بها أن تطير إلى الموضع الذي ألهما فيها أن فيه غذاءها ، وكيف خرق سمعها ، وكيف سمعت حسّ من يقصدها ، فلن يدرك ذلك منها الخلائق أجمعون . ولو جزووها ما أزدادوا في أمرها إلا عمّى وبعداً عن المعرفة ، فهذه الحكمة والقدرة في بعوضة ، فما ظنك بجميع مخلوقاته ؟ سبحانه وتعالى علُوّاً كبيراً<sup>(٢)</sup> .

١ - وقد ضرب الله مثلاً في القرآن فقال : « يَا أَيُّهَا النَّاسُ ضَرَبَ مِثْلًا فَإِذَا مَرَءُوا لَهُ \* إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَنْ يُخْلِقُوا ذَبِابًا وَلَوْ اجْتَمَعُوا لَهُ \* وَإِنْ يَسْلِمُ الذَّبَابُ شَيْئًا لَا يَسْتَقْدِمُهُ مِنْهُ \* ضُعْفُ الطَّالِبِ وَالظَّالِمِ \* مَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ \* إِنَّ اللَّهَ لَقَوِيٌ عَزِيزٌ » . الآيات ٧٣ ، ٧٤ / من سورة الحج .

موضع منه ما يليق به من صورة العظم المشاكل لذلك العضو ، فهو  
كإنشاء المركب ، يتد فيه العظم الجافي الذي هو قوته ، وينخرج من  
الأضلاع إلى مراقي البطن والظهر وعظام الرأس مما يحتاج إليه من الأمر  
وبه قوامه .

وانظر إلى ما كان منه كاسراً كيف أعين على نيل قوته ، لصلابة  
اللحم ، وقوة التهبة ، وكثرة الأسنان ، حتى أنه لكترة أسنانه  
تكون العضة الواحدة كافية وتجزئه عن المرض .

انظر إلى ما خلق الله في البحر ضعيفاً قليلاً الحركة ، مثل أصناف  
الصف والخازون ، كيف حفظه بأن خلق عليه ذلك الحصن الذي هو  
صلب كالرخام ليصونه ويحفظه ، وجعل له بيتاً وسكنى ، وجعل  
ما يوالى جسده ناعماً ناعماً ينفع ما يكون ، وربما ضيق بيت بعض أصناف  
الخازون ، حتى لا يكون فيه مطبع البتة ؛ وأصناف منه خلقت في  
محائر مفتوحة لا يمكن حيانتها لنفسها لتغلقها ، ولا يضيق مسلكها ،  
فجعل الله لها من الجبال والجحارة مغطياً ، وجعل لها أسباباً تلتتصق بها  
في الجبل ، فلا يستطيع إخراجها إلا بغاية الجهد ، وجعل لها قوتاً من  
رطوبة الجبل تأتي حياتها بها .

وأما الخازون الذي بيته كأنه كوكب فإنه يخرج رأسه ويرعى ،  
إذا أحس بما يؤذيه أدخل رأسه في بيته ، وختم عليه بطابع صلب ،  
يقرب من صلابة بيته فيغيب أثره بالجملة . فانظر هذا اللطف وأن الله  
لم يهم شيئاً ، وأعلم أن الله حافظ لما في البحر وما في الأكام والجبال ،

ولما علم الله سبحانه أن بعضه غذاء لبعض كثرة ، وجعل أكثر  
أصنافه يحمل ، ولم يجعل الحمل منه مخصوصاً بالأثنى دون الذكر كحيوان  
البرية ، بل جعل الذكر والأثنى جنساً واحداً ، يخلق في بطونها مرة  
واحدة في وقت معلوم ، ذريعة مجتمعة مشتملة على عدد لا ينحصر ،  
فيخلق من جوف واحدة عدداً لا يحصى ، وذلك من كل بزرة  
حوتاً من الجنس ، ومن جنس آخر يخلق في الأنهر وغيرها بغير قواد ،  
فيخلق منها أعداداً لا تُحصى دفعة واحدة ، ومنه صنف يتولد بالذكرة  
والأثنى ، وهذا الجنس يخلق له يدان ورجلان مثل السلفة والتساح ،  
وما شاكلاها فيتولد منها بياض ، فإذا فقس البياض بحرارة الشمس خرج  
من كل بيضة واحد من الجنس .

ولما علم سبحانه وتعالى أن السمك في البحر لا يمكن أن يحضر  
ما يخرج من بزره ، ألقى الروح في البزر جميعه عندما يولده ، فيبعد فيه  
جميع ما يحتاجه من الأعضاء عند إلقاء الروح فيه ، فيستقل ولا يفتقر  
إلى أحد في كمال خلقه ؟ فانظر هذه الحكمة واللطف ، حيث لم يمكن  
حضارته في البحر ، ولا تربيته ولا معونته البتة ، جعله مستقلًا بنفسه ،  
مستغنياً عن ذلك كله ، ثم إن الله سبحانه كثرة لأن منه قوت جنسه ،  
وقوتاً لبني آدم والطير ، فلذلك كان كثيراً .

ثم انظر إلى سرعة حركته ، وإن لم تكن له آلة كفierre من الحيوان .  
وانظر إلى حركة ذنبه وانقسامه ، وكيف يعتدل بذلك في سيره كما  
تعتدل السفينة برجلها في سيرها ، وخلقت أرياشه ألواناً من جانبيه  
ليعتدل بها أيضاً في سيره فهو بنزهة المركب .

وانظر إلى عظامه كيف خلقت مثل العمد يبني عليها ، ففي كل

في حكمة خلق النبات  
وما فيه من عجائب  
حكمة الله تعالى

قال الله تعالى : ﴿ أَمْنَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ \* وَأَنْزَلَ كُمْنَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَانبَتَنَا بِهِ حَدَانِقَ ذَاتَ بِهْجَةٍ \* مَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُنْبِتُوا شَجَرَهَا \* إِنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُمْلِكَاتِ \* بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ ﴾<sup>(١)</sup> .

انظر وفقك الله وسدوك إلى ما على وجه الأرض من النبات ، وما في منظرة من النعم ، في حسن منظره وبهجهته ونضارته التي لا يعدها شيء من مناظر الأرض .

ثم انظر إلى ما جعل الباري فيه من ضروب المنافع والمطاعم والروائح والمأرب التي لا تتحصى ، وخلق فيه من الحب والنوى لحفظ أنواع النبات ، وجعل المثار للغذاء والتفكه ، والاتبان للعلف والرعى ، والخطب للوقود ، والأخشاب للعبارة وإنشاء السفن ، ولغير ذلك من

١ - الآية ٦٠ / من سورة التحول .

فتبارك الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى<sup>(٢)</sup> .

وانظر إلى أنواع من السمك يرعى قرب البر الصغير منها ، وال الكبير في الأعماق ، وخلق الله في جوفه صيناً كأنه حبر ، وهو يخلق له فيه من فضلة غذائه كاميلق اللبن في الضرع ، فإذا أحس بما يؤذيه أخرج من جوفه ما يعكر موضعه ، ثم يذهب في الماء الذي تغير ، فلا يعرّف كيف ذهب ولا يكيف طريقه من تغير الماء ، فعل الله ذلك له وقاية لنفسه ، وجعل فيه مصالح أخرى لا يعلمها إلا خالقها .

انظر إلى نوع آخر من السمك أعين بأجنحة مثل أجنحة الخفاش ، ينتقل بها عند وقوع الأنواء من موضع إلى موضع في الهواء من وجه الماء ، ويظهر من لا يعرف ذلك أنه من طيور البر .

انظر إلى نوع آخر من أنواع السمك ضعيف ، وكثيراً ما يكون في الأنهر ، وجعل الله فيه خاصية تصونه إذا اقتربت منه يد من يأخذنه ، وفيه الروح تخدر البدن واليد فيعجز قاصده عن أخذنه بذلك السبب . فلو ملئت الكتب بعجائب حكم الله في خلق واحد لامتلأت الكتب . وعجز البشر عن استكمالها ، وما هو المذكور في كل نوع إلا تنبئه يشير إلى أمر عظيم .

١ - في هذه العبارة اقتباس من جواب موسى عليه السلام حين سأله فرعون : « قَالَ فَنِي وَبِكَا يَا مُوسَى . قَالَ رَبِّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ثُمَّ هَدَى » الآياتان ٤٩ - ٥٠ / من سورة طه .

تأمل الحكمة في خلق الشجر وأصناف النبات ، فإنها لما كانت محتاجة إلى الغذاء الدائم كحاجة الحيوانات - ولم يخلق فيها حركات تنبئ بها ولا آلات توصل إليها غذاءها - جعلت أصولها مرکوزة في الأرض ، لتجذب الماء من الأرض ، ففتنتها بها أصولها وما علا منها من الأغصان والأوراق والثمار ، فصارت الأرض كالأم المربية لها ، وصارت أصولها وعروقها كالأفواه الملتفة لها ، وكأنها ترضع لتبلغ منها الغذاء كما يرضع أصناف الحيوان من أمهاها . ألم تر إلى عمد الخيم والفسطاط كيف يتد بالأطناب من كل جانب ليثبت منصبه فلا يسقط ولا يملي ، فهكذا أمر النبات كله ، له عروق منتشرة في الأرض ، متعددة إلى كل جانب تمسكه وتقيمه ، ولو لا ذلك لم تثبت الأشجار العالية ، لا سيما في الرياح العاصفة ، فانظر إلى حكمة الخالق كيف سبقت حكمة الصناعة ، واقتدى الناس في أعمالهم بحكمة الله في مصنوعاته .

تأمل خلق الورق ، فإنك ترى في الورقة شبه العروق مبثوثة ، فمنها غلاظ متعددة في طولها وعرضها ، ومنها دقات تتخلل تلك الغلاظ ، منسوجاً نسجاً دقيقاً عجيباً ، لو كان ما يصنع بأيدي البشر لما فرغ من ورق شجرة واحدة إلا في مدة طويلة ، وكان يحتاج فيه إلى آلات وطول علاج ، فانظر كيف يخرج منه في المدة القليلة ما يلأ السهل والجبال وبقاع الأرض بغير آلة وحركة ، إلا قدرة الباري وإرادته وحكته .

ثم انظر إلى العجم والنوى والعلة فيه ، فإنه جعل في جوف الشمرة ليقوم مقامها إذا عدم ما يغرس أو عائقه سبب ، فصار ذلك كالشيء النفيس الذي يخزن في مواضع شتى لعظم الحاجة إليه ، فإن حدث

الأعمال التي يطول تعدادها . والورق والأزهار ، والأصول والعروق ، والفروع والصموغ ، لضروب من المصالح لا تحصى : أرأيت لو وجدت الثمار مجروعة من الأرض ، ولم تكن تنبت على هذه السوق الحاملة لها ؟ لكان يحصل من الخلل في عدم الأخشاب والخطب والأتبان وسائر المنافع ما لا يُعد ، وإن وجد الغذاء بالثمرات والتفركه بها .

ثم انظر ما جعل الله فيها من البركات حتى صارت الحبة الواحدة تختلف مائة حبة ، وأكثر من ذلك وأقل ، والحكمة في زيتها وبركتها حصول الاقتباس ، وما فضل ادخر للأمور المهمة والزراعات ، وذلك في المثال كملك أراد عمارة بلدة ، فأعطى أهلها من البذر ما يبذرونها ، وفضلة يتقوتون بها إلى إدراك زرعهم ، فهذه هي الحكمة التي أعم الله بها البلاد وأصلاح بها العباد . وكذلك الشجر والنخل يزكي وتنضاعف ثمارتها حتى يكون من الحبة الواحدة الشيء العظيم ، ليكون فيه ما يأكله العباد ، ويصرفونه في مآربهم ، ويفضل منه ما يدخلونه في غرس فيedom جنسه ويؤمنون انقطاعه ، ولو لا نوه وبقايا ما يخلفه لكان ما أصابتهجائحة ينقطع فلا يوجد ما يخلفه .

تأمل هذه الحبوب ، فإنها تخرج في أوعية تشبه الخرائط ، لتصونها وتحفظها إلى أن تستند و تستحكم كاختراق المشيمة على الجنين ، فاما البذر وما أشبهه من الحبوب فإنه يخرج من قشور صلبة ، على رؤوسها أمثال الأسنـة ليعـنـ من الطـير . فانظر كيف حصنـتـ الحبـوب بهذهـ الحـصـونـ ، و حـجـبـتـ لـثـلـاـ يـمـكـنـ الطـيرـ مـنـهاـ فـيـصـيـبـهاـ ، فهو وإن كان يـنـالـ مـنـهاـ قـوـةـ ، إـلاـ أـنـ حاجـةـ الـأـدـمـيـ أـشـدـ وـأـوـلـيـ .

ولكل من ذلك ما يليق به ويصلحه ، فهو كذلك حتى يكمل في الثمار نوها وطعمها ، ورائحتها وألوانها المختلفة ، وحلاؤتها وطبيتها .

ثم انظر كيف جعل الله سبحانه خروج الأوراق سابقاً لخروج الثمار ، لأن الثمرة ضعيفة عند خروجها ، تتضرر بحر الشمس وبرد الماء ، فكانت الأوراق ساترة لها ، وصار ما بينها من الفرج لدخول أجزاء من الشمس والماء لا يغنى عنها ، فيحفظها من المحن والعنف ، وغير ذلك من الفساد .

ثم انظر كيف رتب الباري سبحانه الأشجار والثمار والأزهار ، وجعلها مختلفة الألوان والأشكال والطعوم والروائح ، فأشكالها ما بين طويل وقصير ، وجليل وقصير ، وألوانها ما بين أحمر وأبيض ، وأصفر واحضر ، ثم كل لون منها مختلف إلى شديد وصف ومتوسط . وطعمها ما بين حلو حامض ، ومزّ ومرّ . ورائحتها متنوعة إلى عطورات لذذات مختلفات . وقد أوضح الكتاب العزيز من ذلك ما ذكرناه بما يشرح الصدور ، ويكشف للمتأمل منه كل مستور .

فانظر ما أودع الباري سبحانه فيها من السر عند النظر إليها ، فإنها تحلى عن القلوب درنها عند مشاهدتها ، وتنشرح الصدور برؤيتها ، وتنتعش النفوس من روتق بحثتها . وأودع الله فيها منافع لا تمحى مختلفة التأثير ، فنها ما تقوى به القلوب ، ومنها أغذية تحفظ الحياة ، وجعلها مطمومة لذذة عند تناولها ، وخلق فيها بنوراً لحفظ نوعها ، تزرع عند جفافها وانقضاضها وقت نضارتها .

انظر وتأمل في قوله عز وجل : « وشجرة تخرج من طور

لأ في بعض الموضع منه حادث وجد منه في موضع آخر ؛ ثم في صلابته يمسك رخواة الثمار ورقتها ، ولو لاه لسرحت وسرح الفساد إليها قبل إدراكتها ؛ وفي بعضها حب يؤكل وينتفع بهدهنه ويستعمل في مصالح شتى .

ثم انظر إلى ما خلق الله تعالى فوق النواة من الرطب ، وفوق العجم من الغبنة والمهيبة التي تخرج عليها ، وما في ذلك من الطعم واللذة والاستمتاع للعباد ؛ ثم تأمل خلق الحب والنوى وما أودع فيه من قوة وعجائب ، كالمودع في الماء الذي يخلق منه الحيوان ، وهو سر لا يعلم حقيقته إلا الله سبحانه ، وما علم من ذلك يطول شرحه .

ثم انظر كيف حفظ الحب والنوى بصلابته ، وخلقت في ظاهره قشرة ، حتى أنه بسبب ذلك إن سقط في تراب أو غيره لا يفسده سريعاً ، وإذا ادخر لوقت الزراعة بقي محفوظاً ، فصار قشره الخارج حافظاً لما في باطنها بنزلة شيء نفيس عمل له صندوق يحفظه ، وعندما يوضع في الأرض ويسقى يخرج منه عرق في النوى وغضن في الماء ، وكلما ازداد غصناً ازداد عرقاً يتقوى به أصل الشجرة ، وينصرف الغذاء منه إلى الفصن ، فهي كذلك إذ يُتم غصتها قوتها ، فت تكون الفروع محفوظة عن السقوط بالهباء ، والانكسار بالنقل أو بغierre ، ويصعد الماء في جذورها إلى أعلى الشجرة ، فيقسمه الله سبحانه بالقسط وميزان الحق ، فينصرف للورق غذاء صالح له وللعرق المشتبكة في الأوراق ، وإلى جوانب الورق ما يليق بغذيتها ، وللثمار غذاء صالح لها ، وللأفاعي والأزهار غذاء صالح ،

ورفق أعلاه حتى صار مرصوفاً رصناً كأنه منضد بالأيدي، بل تعجز الأيدي عن ذلك التداخل الذي نظم حبها في الشحم المذكور ، وتراء مقسوماً أقساماً ، وكل قسم منه مقسوم بلفائف رقيقة منسوجة أعجب نسج وألطافه ، لتعجب حبها حتى لا يلتقي بعضه بعض فيفسد ولا يلحق البلوغ والنهاية ، وعليها قشر غليظ يجمع ذلك كلـه .

ومن حكمة هذه الصفة : أن حبها لو كان حشوها منه صرفاً بغير حواجز لم يمد بعضه بعضاً في الغذاء ، فجعل ذلك الشحم خلاله ليمدء بالغذاء . ألا ترى أصول الحب كيف هي مركوزة في ذلك الشحم ؟ ممدودة منه بعروق رقاق توصل إلى الحب غذاءها ، ومن رقها وضعفها لا تقدر على الأكل ولا تعرف بها .

ثم انظر ما يصير من الحلاوة في الحب من أصول مرّة شديدة المرارة قابضة ، ثم تلك اللفائف على الحب تسكه عن الاضطراب وتحفظه؛ ثم حفظ الجميع وغضاه بقشر صلب، شديد القبض والمرارة ، وقاية له من الآفات ، فإن هذا النوع من النبات للعباد به انتفاعات ، وهو ما بين غذاء ودواء ، وتدعى الحاجة إليه في غير زمانه الذي يعني فيه من شجره ، فحفظ على هذه الصنعة لذلك .

انظر إلى عود الرمانة التي هي متعلقة به ، كيف خلق مثبتاً متقدماً حتى تستكمل خلقها ، فلا تسقط قبل بلوغها الغاية وتحتاج إليها ، وهي الثمرة المختصة بالانسان دون غيره من الحيوان .

انظر إلى النبات المتبدى على وجه الأرض مثل البطيخ واليقطين وما أشبه ذلك ، وما فيه من التدبير ، فإنه لما كان عود هذا النبات رقيقاً

سِيَّنَاءَ تَنْبَتُ بِالدَّهْنِ وَصِبْغِ الْأَكْلَينَ<sup>(١)</sup> فَأَخْرَجَ سِبَانَهُ فِيمَا بَيْنَ الْحَجَرِ وَالْمَاءِ زَيْتًا صَافِيًّا لَذِيدًا نَافِعًا ، كَمَا أَخْرَجَ الْلَّبَنَ مِنْ بَيْنَ فَرْثٍ وَدَمًّا ، وَأَخْرَجَ مِنَ النَّحْلِ شَرَابًا عَسْلًا مُخْلِفًا الْوَانَهُ فِيهِ شَفَاءُ النَّاسِ ، وَلَوْ جَعَتْ هَذِهِ الْأَشْيَاءِ فِي مُسْتَقْرَ لَكَانَتْ مِثْلَ الْأَنْهَارِ ، وَكُلُّ ذَلِكَ لِمَنْافِعِ الْعِبَادِ . فَانظُرْ مَا فِي ذَلِكَ مِنَ الْعِبْرَةِ لِذَلِكَ الْأَفْكَارِ . ثُمَّ انظُرْ إِلَى الْمَاءِ الصَّادِعِ مِنَ الْعَرْوَقِ الرَّاسِخِ الْمَاحِفَةِ لِلأَعْلَى مِنَ الشَّجَرَةِ ، وَكَيْفَ قَسْمُ الْبَارِيِّ فِي غَذَاءِ النَّحْلَةِ ، فَقَسْمُ الْجَنْدُورِ مَا يَصْلُحُ لَهُ ، وَلِلْجَرِيدِ وَمَا فِيهِ مِنَ السُّلْلِ مَا يَصْلُحُ لَهُ وَيَنْسَابُ جَرِيَدَهَا ، وَيُرْسَلُ لِلثَّمَرَةِ مَا يَلْيِقُ بِهَا ، وَكَذَلِكَ الْلَّيفُ الْمَاحِفَ لِلأَصْوَلِ مَعَ الثَّمَرَةِ . وَجَعَلَ الثَّمَرَةَ - لِمَا كَانَتْ ضَعِيفَةً فِي أُولَئِكَ أَمْرَهَا - مَتَرَاصَةً مَتَرَاكِمَةً بَعْضُهَا فَوْقُ بَعْضٍ ، بِمَجْمُوعَةٍ فِي غَلَافٍ مَتَقْنٍ يَحْفَظُهَا مَا يَفْسُدُهَا وَيَغْيِرُهَا ، حَتَّى إِذَا قَوَيْتَ صَلَحتَ أَنْ تَبْرَزَ الشَّمْسُ وَالْمَهَوَاءُ ، فَانْشَقَ عَنْهَا غَلَافُهَا عَلَى التَّدْرِيجِ ، وَهُوَ الَّذِي كَانَ حَفَاظَهَا ، فَيَصِيرُ يَفْتَرَقُ شَيْئاً بَعْدَ شَيْئٍ عَلَى قَدْرِ مَا تَحْتَمِلُهُ الثَّمَرَةُ مِنَ الْمَهَوَاءِ وَالشَّمْسِ حَتَّى تَكْتُمَ قُوَّتَهَا ، فَتَظْهَرُ جَمِيعُهَا حَتَّى لَا يَضُرَّ بِهَا مَا يَلْقَاهَا مِنْ حَرْ وَبَرْ ، ثُمَّ تَرَاها فِي النَّضْجِ وَالْطَّيْبِ إِلَى بَلوَغِ الْفَائِيَةِ الْمَقْصُودَةِ مِنْهَا ، فَيُلْتَذِّ حَيْثُ بِأَكْلِهَا ، وَيُكَنَّ الْإِنْتِفَاعَ بِاَدْخَارِهَا ، وَتَصْرِفَ فِي الْمَأْرِبِ الَّتِي هِيَتِ لَهَا ، وَاعْتَبِرْ ذَلِكَ فِي جَمِيعِ الْأَشْجَارِ ، فَإِنَّكَ تَرَى فِيهَا مِنَ اسْبَابِ الْحَفْظِ وَلِطَائِفِ الصُّنْعِ مَا يَعْتَبَرُ بِهِ كُلُّ ذِي فَهْمٍ وَلَبٍ . فَمِنْ ذَلِكَ: خَلْقُ الرَّمَانَةِ وَمَا فِيهَا مِنْ غَرَائِبِ التَّدْبِيرِ ، فَإِنَّكَ تَرَى فِيهَا شَحْمًا مَرْكُومًا فِي نَوَاحِيهَا ، غَلِيظَ الْأَسْفَلِ ، رَقِيقَ الْأَعْلَى ، كَأَمْثَالِ التَّلَلِ فِي تَلَوِينِهِ ، أَوْ الْبَنَاءِ الَّذِي وَسَعَ أَسْفَلَهُ لِلْاسْتِقرارِ ،

١- الآية ٢٠ / من سورة المؤمنون .

## فيما تستشعر به القلوب من العظمة لعلام الغيوب

السبع  
قال الله العظيم : ﴿ تَسْبِحُ لَهُ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ \* وَانْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يَسْبِحُ بِحَمْدِهِ \* وَلَكِنَّ لَا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ \* إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾<sup>(١)</sup> . وقال تعالى : ﴿ تَكَادُ السَّمَاوَاتُ يَتَفَطَّرْنَ مِنْ فَوْقِهِنَّ \* وَالْمَلَائِكَةُ يَسْبِحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَنْ فِي الْأَرْضِ \* إِلَّا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْفَغُورُ الرَّحِيمُ ﴾<sup>(٢)</sup> . وقال تعالى : ﴿ وَيُسْبِحُ الرَّعْدُ وَالْمَلَائِكَةُ مِنْ خَيْفَتِهِ ﴾<sup>(٣)</sup> .

اعلم وفقنا الله وإياك أن جميع ما تقدم ذكره في هذا الكتاب من بدائع الخلق وعجائب الصنع ، وما ظهر في مخلوقاته من الحكم آيات

- ١ - الآية ٤٤ / من سورة النساء .
- ٢ - الآية ٥ / من سورة الشورى .
- ٣ - الآية ١٣ / من سورة الرعد .

ريانًاً ذا احتياج إلى الماء ولا ينبت إلا به ، جعل ما ينبت به منبسطاً على وجه الأرض ، فلو كان منتصباً قائماً كغيره من الشجر لما استطاع حمل هذه الثمار مع طراوة عودها ولينها ، فكانت تسقط قبل بلوغها وبلوغ غaiاتها ، فهي متند على وجه الأرض لبلوغ الفسادة ، وتحمل الأرض عودها وأصل الشجرة ، والسمعي يدها .

وانظر هذه الأصناف كيف لا تخلي إلا في الزمن الصالح لها ولمن تناولها ، فهي له معونة عند الحاجة إليها ، ولو أتت في زمان البرد لنفتر النقوس عنها ، وأضررت بأكثر من يأكلها .

ثم انظر إلى النخل لما كانت الأنثى منه تحتاج إلى التلقيح ، خلق فيها الذكر الذي تحتاج إليه لذلك ، حتى صار الذكر في النخل كأنه الذكر في الحيوان ، وذلك ليتم خلق ما بزراعته تحفظ أصول هذا النوع .

ثم انظر ما في النبات من العاقير النافعة البدية ، فواحد يغور في البدن فيستخرج الفضلات الغليظة ، وآخر لاخراج المرة السوداء ، وآخر للبلغم ، وآخر للصراء ، وآخر لتصريف الريح ، وآخر لشد البطن في الطبيعة ، وآخر للإسهال ، وآخر للقيء ، وآخر لروائحه ، وآخر للمرضى والضعفاء ، وكل ذلك من الماء ، فسبحان من دبر ملكه بأحسن التدبير .

شِمْ فَكِّرْ في عظيم قدر هذه الأشياء ، واسمع قسم الرب سبحانه بها في مواضع من الكتاب العزيز ، فقال عز وجل : ﴿ السَّمَاوَاتِ ذَاتِ الْبُرُوجِ ﴾<sup>(١)</sup> . وقال : ﴿ السَّمَاوَاتِ الْطَّارِقَ ﴾<sup>(٢)</sup> . وما أدرك ما الطارق ★ النجم الثاقب<sup>(٣)</sup> . وقال : ﴿ فَلَا أَقْسُمُ بِمَا قَعَدَتِ النُّجُومُ ★ وَإِنَّهُ لِقَسْمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمًا ﴾<sup>(٤)</sup> إلى غير ذلك من الآي.

ثم ترق بنظرك إلى ما حواه العالم العلوي من الملائكة وما فيها من الخلق العظيم ، وما أخبر به جبريل عليه السلام النبي عليه السلام عن إسرافيل عليه السلام ، يقول جبريل : « فكيف لو رأيت إسرافيل ؟ وإن العرش لعل كاهله ، وإن رجله لفي تخوم الأرض السفلية » وأعظم من هذا كله قوله عز وجل : ﴿ وَسَعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضُ ﴾<sup>(٥)</sup> . فيما ظنك بمخلوق وسع هذا الأمر العظيم ؟ فارفع نظرك إلى باريء هذا العظيم ، واستدل بهذا الخلق العظيم على قدر هذا الخالق العظيم ، وعلى جلاله وقدرتة وعلمه ، ونفوذ مشيئته ، وانقان حكمته في برئته.

وانظر كيف جميع هذا الصنع العظيم ممسوك بغير عدْ تُقْلِثُه ، ولا علاقتك من فوقه ترفعه وتثبته ، فمن نظر في ملوكوت السماوات والأرض ، ونظر في ذلك بعقله وليه ، استفاد بذلك المعرفة بربه ، والتعظيم لأمره ، وليس للمتكلمين إلى غير ذلك سبيل ، وكلما ردَّ العقل الموفق النظر والتفكير في عجائب الصنع وبدائع الخلق ازداد معرفة

- ١ - الآية ١ / من سورة البروج .
- ٢ - الآيات ٣-١ / من سورة الطارق .
- ٣ - الآية ٧٥ / من سورة الواقعة .
- ٤ - الآية ٢٥٥ / من سورة البقرة .

بينات ، وبراهين واضحة ، ودلائل دلالات على جلال باريها وقدرتة ، ونفوذ مشيئته وظهور عظمته ، فإنك إذا نظرت إلى ما هو أدنى إليك وهي نفسك ، رأيت فيها من العجائب والآيات ما سبق التنبيه عليه وأعظم منه ، وكذلك إذا نظرت إلى مستقرك وهو الأرض ، وأجلت فكرك فيها ، وأطللت النظر في استرسال ذهنك فيها جعل فيها وعليها من جبال شاحنات ، وما أحيط بها من بحار زاخرات ، وما جرى فيها من الأنهار ، وما انبث فيها من أصناف النباتات والأشجار ، وما بُثَّ فيها من الدواب ، إلى غير ذلك مما يعتبر به أولو الألباب .

ثم إذا نظرت إلى سعتها ، وبعد أكتافها ، وعلمت عجز الخلائق عن الإحاطة بجميع جهاتها وأطرافها ؛ ثم إذا نظرت فيها ذكرته العلام من نسبة هذا الخلق العظيم إلى السماء ، وأن الأرض وما فيها بالنسبة إلى السماء كحلقة ملقة في أرض فلاة ، وما ذكره الناظار من أن الشمس في قدرها تزيد على قدر الأرض مائة ونيفاً وستين جزءاً ، وأن من الكواكب ما يزيد عن الأرض مائة مرة . ثم إنك ترى هذه النيرات كلها من شمس وقمر ونجوم قد حوت السموات ، وهي مرکوزة فيها ، ففكير في السماء الحاوية لهذا القدر العظيم كيف يكون قدرها ؟

ثم انظر كيف ترى الشمس والقمر والنجوم والسماء الجامدة لذلك في حدة عينك مع صفرها ، وبهذا تعرف بعدها هذا كله منك ، وعظم حركتها وأنت لا تحس بها ولا تدركها بعدها ؛ ثم إنك لا تشک أن الفلك يسير في لحظة قدر كوكب ، فيكون سيره في لحظة قدر الأرض مائة مرة أو أكثر من ذلك ، وأنت غافل عن ذلك .

## مراجع تحقيق الكتاب

- ١ - القرآن الكريم .
- ٢ - المعجم المفهوس لأنفاظ القرآن الكريم : وضع محمد فؤاد عبد الباقي طبعة دار الكتب المصرية ١٣٦٤ هـ .
- ٣ - الكون بين العلم والدين : للدكتور جمال الدين الفندي ، طبعة المجلس الأعلى للشئون الإسلامية بالقاهرة .
- ٤ - وفيات الأعيان وانباء ابناء الزمان : لأبي العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر بن خلakan ، تحقيق الدكتور احسان عباس ، طبعة دار الصياد - بيروت .
- ٥ - طبقات الشافعية : تأليف جمال الدين عبد الرحيم بن الحسن الأنسوي ، تحقيق عبدالله الجبورى ، طبعة ديوان الأوقاف بالعراق ، ١٣٩١ هـ .
- ٦ - الأعلام : تأليف خير الدين الزركلي ، المطبعة العربية بدمشق ١٣٤٧ هـ = ١٩٢٨ م .
- ٧ - المصباح المنير : معجم لغوي تأليف العلامة أحمد بن علي القرىقيمي ، المتوفى سنة ٧٧٠ هـ . المطبعة العثمانية بالأزبكية بالقاهرة ١٣١٢ هـ .
- ٨ - البستان : معجم لغوي ، تأليف عبدالله البستاني ، المطبعة الأمريكية في بيروت - ١٩٢٧ م .
- ٩ - تحقيق النصوص ونشرها : تأليف عبد السلام هارون ، مؤسسة الحلى للنشر والتوزيع بالقاهرة ؛ الطبعة الأولى ١٣٨٥ هـ = ١٩٦٥ م .

ويقيناً ، واذعنًا لبارئه وتعظيمها . ثم الخلق في ذلك متفاوتون ، فكلُّ مثال من ذلك على حسب ما وهبه له من نور العقل ونور الهدى ، واعظم شيء موصل إلى هذه الفوائد المشار إليها تلاوة الكتاب العزيز ، وتقدير ما ورد فيه وتدبّر آياته ، مع ملزمة تقوى الله سبحانه . فهذا هو باب المعرفة بالله ، واليقين بما عند الله .

ثم انظر وتأمل ما نشير إليه ، فإنك علمت على الجملة أن رسول الله ﷺ أسرى به إلى أن بلغ سدرة المنتهى ، ورأى من آيات ربه الكبرى ، واطلع على ملوكوت ربته ، وتحقق أمر الآخرة والأولى ، ثم دنا حتى كان قاب قوسين أو أدنى ، فما ظنك بعلم من شرف بهذا المعنى ، ثم أمرَ بأن يقول : ﴿ وَقُلْ رَبِّ زَنْبِلِ عَلَمَ أَنَّكَ عَلَمْكَ اللَّهُ بِعِرْفَتِهِ ، وَمَنْ عَلَيْكَ بِنُورِ هُدَايَتِهِ ، وَاسْتَعْمَلْنَا إِنْتَاكَ بِطَاعَتِهِ ، وَجَعَلْنَا بِكَرَمِهِ أَجْعَمِينَ مِنْ أَهْلِ وَلَا يَتِيمَةَ ، يَمْتَنِي وَكَرِّمَهُ وَجُودَهُ ، إِنَّهُ وَلِيُّ ذَلِكَ .﴾

والحمد لله رب العالمين

## م الموضوعات الكتاب

| الموضوع                                                                                       | صفحة |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| مقدمة الحق                                                                                    | ٥    |
| حياة المؤلف                                                                                   | ٧    |
| مقدمة المؤلف                                                                                  | ١٣   |
| الباب الأول : التفكير في خلق السماء وفي هذا العالم                                            | ١٥   |
| الباب الثاني : حكمة خلق الشمس                                                                 | ١٨   |
| الباب الثالث : حكمة خلق القمر والكواكب                                                        | ٢٣   |
| الباب الرابع : حكمة خلق الأرض                                                                 | ٢٧   |
| الباب الخامس : حكمة خلق البحر                                                                 | ٣٣   |
| الباب السادس : حكمة خلق الماء                                                                 | ٣٦   |
| الباب السابع : حكمة خلق الهواء                                                                | ٣٨   |
| الباب الثامن : حكمة خلق النار                                                                 | ٤٢   |
| الباب التاسع : حكمة خلق الإنسان                                                               | ٤٥   |
| خاتمة لهذا الباب : في تكريم الإنسان                                                           | ٦٦   |
| الباب العاشر : حكمة خلق الطير                                                                 | ٧١   |
| الباب الحادى عشر : حكمة خلق البهائم                                                           | ٧٩   |
| الباب الثاني عشر : حكمة خلق النحل ، والنمل ،<br>والعنكبوت ، ودود القز ، والذباب ،<br>وغير ذلك | ٨٩   |
| الباب الثالث عشر : حكمة خلق السمك وما تضمن خلقها<br>من الحِكَم                                | ٩٧   |
| الباب الرابع عشر : حكمة خلق النبات وما فيه من<br>عجبائن حكمة الله تعالى .                     | ١٠١  |
| الباب الخامس عشر : فيما تستشعر به القلوب من العظمة<br>لعلم الغيوب                             | ١٠٩  |
| مراجع تحقيق الكتاب                                                                            | ١١٣  |

## عنوان الحق

بيروت - جنوبى دار الفتوى  
شارع - عبد الباسط فاخورى  
هاتف ٣١٥٨١٣ - ٣٠٦٤٣٥